
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AZ ÁTVITT ÉRTELEM 

 

Animációs életstratégiák a vasfüggöny mögött 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Láng Orsolya 

Moholy-Nagy Művészeti Egyetem 

Budapest, 2025 

 

Doktori iskola vezetője: 

Szalontai Ábel DLA, habil. 

 

Témavezetők: 

Fülöp József DLA, habil. 

Iványi-Bitter Brigitta PhD 



 2 

Tartalom 

 
Kivonat ....................................................................................................................................... 4 
Tézisek ....................................................................................................................................... 4 
Abstract ...................................................................................................................................... 5 
Theses ......................................................................................................................................... 5 
1. Bevezetés ............................................................................................................................... 7 
    1.1. Módszertani pozíció és elemzési keret ............................................................................ 7 
2. Történelem és emlékezet ...................................................................................................... 9 

2.1. A történelem és emlékezet különbsége ........................................................................... 9 
2.2. A kulturális emlékezet és affektív emlékezet elméleti háttere ........................................ 9 
2.3. A kelet-közép-európai történelmi tapasztalatok ............................................................ 11 

3. Regionális sajátosságok ...................................................................................................... 13 
3.1. Kelet-Közép-Európa mint kulturális és politikai entitás ............................................... 13 
3.2. Közös történelmi traumák, eltérő nemzeti értelmezések............................................... 14 

4. Posztkolonialitás és tudásgyarmatosítás .......................................................................... 14 
5. A szerzői animáció mint mediális és emlékezeti forma ................................................... 16 

    5.1. A szerzői animáció esztétikai, formai és affektív jellemzői .......................................... 16 
5.2. A mikrotrauma, testábrázolás, időkezelés mediális lehetőségei ................................... 17 
5.3. Az animáció mint mnemopoétikus médium .................................................................. 18 

6. Eltérések és hasonlóságok .................................................................................................. 19 
6.1. Stúdiókontextus ............................................................................................................. 19 
6.2. Generációs különbségek ................................................................................................ 20 
6.3. Tematikus és stilisztikai tipológiák ............................................................................... 20 

7. Szószedet az elméleti keretrendszer pontos értelmezéséhez ........................................... 21 
ESETTANULMÁNYOK ....................................................................................................... 23 
8. „Művészi sokszínűség – egységes társadalmi feladat” .................................................... 23 
9. A gyerekhang mint a kulturális emlékezet mediátora .................................................... 25 

9.1. Macskássy Katalin (1942 – 2008) ................................................................................. 25 

9.2. Nekem az élet teccik nagyon (1977) ............................................................................. 26 
9.3. Ünnepeink (1984) .......................................................................................................... 29 
9.4. Szoboszlay Péter: Gyerekek, szürke háttér előtt (1982)................................................ 32 

10. A forma mint emlékezeti lenyomat ................................................................................. 36 
10.1. Kovásznai György (1934 – 1983) ............................................................................... 36 

10.2. A monológ (1963) ....................................................................................................... 36 
10.3. A fény öröme (1965) ................................................................................................... 40 
10.4. Anima vérité ................................................................................................................ 42 
10.5. Julian Józef Antonisz (1941 – 1987) ........................................................................... 45 

11. A kollázsfilm szubjektív poétikája .................................................................................. 48 
11.1. Reisenbüchler Sándor (1935 – 2004) .......................................................................... 48 

11.2. Poszthumán humanizmus ............................................................................................ 50 
11.3. Walerian Borowczyk (1923 – 2006) és Jan Lenica (1928 – 2001) ............................. 53 

11.4. „Tejet adtam inni egy hajnak, mert épp el kellett oltani szomjúságát” ....................... 54 
11.5. Politikai elnyomás, poétikai szabadság ....................................................................... 57 

12. Klausztrofób balett ........................................................................................................... 59 
12.1. Orosz István (1951 –) .................................................................................................. 59 

12.2. Tudattalan rögvalóság – rurális emlékezetpoétika ...................................................... 60 
12.3. A társasház mint zárt világmodell ............................................................................... 63 
12.4. Társadalmi mozgásminták ........................................................................................... 67 



 3 

13. A szabadság illúziói .......................................................................................................... 69 
13.1. Vasárnap (Pühapäev, 1977) ......................................................................................... 70 
13.2. Lemezlovas (Diskžokej, 1980) .................................................................................... 73 

14. Periferikus dekonstrukciók ............................................................................................. 76 
14.1. Reggeli a szabadban (Eine murul, 1987) .................................................................... 76 
14.2. Szocreál pszichoanalízis .............................................................................................. 81 
14.3. A háromszög (Kolmnurk, 1982) ................................................................................. 85 

15. Az erőszak poétikái – interpelláció, interiorizáció, invázió .......................................... 87 
15.1. Szoboszlay Péter (1937 –) ........................................................................................... 87 

15.2. A fegyelmező architektúra modellje ........................................................................... 88 
15.3. Az önfegyelmezés dinamikája..................................................................................... 90 
15.4. Az elnyomottak inváziója – hatalmi fordulat .............................................................. 93 

KONKLÚZIÓ ......................................................................................................................... 96 
16. A kelet-európai szerzői animáció emlékezeti poétikái .................................................. 96 
FÜGGELÉK ........................................................................................................................... 98 

Az elemzett filmek listája ..................................................................................................... 98 
    Esettanulmányok az értelmezési sablon szerint ................................................................... 99 

1. Macskássy Katalin: Nekem az élet teccik nagyon (1977) ................................................ 99 
2. Macskássy Katalin: Ünnepeink (1984) .......................................................................... 100 
3. Szoboszlay Péter: Gyerekek, szürke háttér előtt (1982) ................................................. 101 

4. Kovásznai György: A monológ (1963) ........................................................................... 102 
5. Kovásznai György: A fény öröme (1965) ....................................................................... 103 
6. Reisenbüchler Sándor: Barbárok ideje (1970) .............................................................. 104 
7. Walerian Borowczyk – Jan Lenica: A ház (1958) .......................................................... 105 
8. Jan Lenica: Labirintus (1962) ........................................................................................ 106 
9. Orosz István: Álomfejtő (1980) ...................................................................................... 107 

10. Orosz István: Vigyázat, lépcső! (1989) ........................................................................ 108 

11. Zbigniew Rybczyński: Tango (1981) ............................................................................ 109 

12. Avo Paistik: Vasárnap (1977) ...................................................................................... 110 
13. Jiří Barta: Lemezlovas (1980) ...................................................................................... 111 
14. Priit Pärn: Reggeli a szabadban (1988) ...................................................................... 112 
15. Igor Kovaljov: A felesége egy tyúk (1989) ................................................................... 113 
16. Priit Pärn: A háromszög (1982) ................................................................................... 114 
17. Szoboszlay Péter: Rend a házban (1970) ..................................................................... 115 
18. Szoboszlay Péter: Hé, te! (1976) .................................................................................. 116 
19. Joško Marušić: Halszem (1980) ................................................................................... 117 

MESTERMUNKA ............................................................................................................... 118 
     Nemi egyenlőtlenségek a rajzfilmgyártásban .................................................................... 118 
     A kifestőnő (szamizdat) ...................................................................................................... 119 

BIBLIOGRÁFIA .................................................................................................................. 122 
CURRICULUM VITAE ...................................................................................................... 125 
PUBLIKÁCIÓS JEGYZÉK ................................................................................................ 126 
EREDETISÉGI NYILATKOZAT ..................................................................................... 129 
 



 4 

Kivonat 

 

Az animáció nem csupán egyéni kifejezésforma, hanem a kollektív emlékezet 

médiuma is – éppen ezért kulcsszereplő lehet abban, ahogyan egy régió a saját múltjáról 

gondolkodik. Közép-Kelet-Európa 20. századi kulturális örökségének szerves részét képezik a 

szerzői rövidfilmek. A disszertáció célja a kelet- és közép-európai szerzői animációk 

emlékezeti működésének feltérképezése, különös tekintettel a szovjet típusú diktatúra 

korszakának affektív tapasztalataira. 

A vizsgálat központi állítása szerint ezek az animációs rövidfilmek nemcsak esztétikai 

formációk, hanem a régió kollektív múltjának érzéki és formai lenyomatai, amelyek a 

történelmi tapasztalat alternatív archiválására és újraérzékelésére képesek. Amellett, hogy az 

alternatív történetmesélésre látunk bennük példát, a kollektív emlékezet nem-verbális, érzéki 

újrarendezését is lehetővé teszik – új fényt vetve arra, hogyan lehet ma a történelmet olvasni 

és újraértelmezni. Egy olyan politikai-kulturális térben, ahol az emlékezet hivatalos csatornái 

gyakran cenzúrázva, torzítva vagy elhallgatva működtek, a történelmi trauma és a szocialista 

hétköznapok tapasztalata sokszor nem tematizálva, hanem mozgásformákban, 

térhasználatban, testábrázolásban vagy akusztikus atmoszférákban került kódolásra. Az 

animáció mint mozgóképes médium kivételes módon képes ezek érzéki újraaktiválására.  

 Kutatásom és mestermunkám során azt vizsgáltam, hogyan válhat maga a mozgás – az 

animáció legalapvetőbb építőeleme – az emlékezés eszközévé, és hogyan lehet feldolgozni 

egy olyan létélményt, amely nem volt nyíltan elbeszélhető, mégis mélyen beíródott a 

történelmi köztudatba. 

 

 

Tézisek 

 

1. A kelet- és közép-európai szerzői animációk nem választhatók el a régió történelmi 

traumáitól és kollektív tapasztalataitól. Ezek a filmek mediális emlékezeti helyekké 

válnak, amelyek affektív archívumként aktiválják újra a kollektív emlékezetet. 

 

2. A szerzői animáció érzékenyebb médium a kelet-közép-európai történelmi 

tapasztalatok megjelenítésére, mint a populáris műfajok. Míg azok piaci megkötései, 

narratív sémái nem teszik lehetővé a komplex vagy ambivalens múltbéli tapasztalatok 

érzéki rögzítését, a szerzői animáció képes a mikrotraumák, az ideológiai elnyomás 

testbe írt hatásainak megformálására. 

 

3. A szerzői animációs forma autonómiája lehetővé teszi az emlékezet torzulásainak, 

fragmentált vagy affektív szerkezetének vizuális artikulálását. E formai sajátosságok 

nemcsak esztétikai döntések, hanem az emlékezés működésének megfelelő stratégiák. 

A bennük megjelenő testábrázolás, a tér-idő kezelés és mozgásdinamikák 

mnemopoétikai jelentéshordozók.  

 

4. A kelet-európai szerzői animációk olyan regionális vizuális poétikát alakítanak ki, 

amely szembemegy a nyugati reprezentációs normákkal. Ezek a művek dekolonizálják 

a vizuális kultúrát, eltérnek a klasszikus elbeszélőformáktól, és sajátos „emlékezeti 

nyelvet” hoznak létre a történelmi tapasztalat érzéki megközelítésére. 

 

5. A szerzői animációk lehetőséget kínálnak a történelem kortárs újraértelmezésére: 

nem a múlt lezárását, hanem a vele való érzéki párbeszédet segítik elő. A jelenkori 



 5 

néző saját testi és affektív válaszaival új viszonyt építhet ki a múlttal – így válik a 

szerzői animáció a történelmi emlékezet nyitott, reflexív médiumává. 

 

 

Abstract 

 

Animation is not merely a mode of individual expression, but also a powerful medium 

of collective memory. In this capacity, it plays a crucial role in shaping how a region reflects 

on its past. In Central and Eastern Europe, auteur animated short films form a vital part of 

20th-century cultural heritage. This dissertation explores how these films function as affective 

memory practices, focusing on the everyday experience of life under Soviet-type regimes. 

The central thesis argues that these animated shorts are not solely aesthetic constructs 

but sensory and formal imprints of a collective past—capable of archiving and reactivating 

historical experiences through non-verbal, embodied means. Beyond providing alternative 

narrative frameworks, they allow for the reorganization of collective memory through 

affective, visual, and rhythmic strategies—offering new ways to "read" and reinterpret history 

today. In a political-cultural environment where official memory channels were often 

censored, distorted, or silenced, the experience of historical trauma and socialist everyday life 

frequently found expression not through direct thematization, but through coded forms—such 

as gesture, spatial structure, bodily movement, and acoustic atmosphere. Animation, as a 

time-based visual medium, is uniquely suited to reactivating these suppressed layers of 

experience on a sensory level. 

This research and accompanying master project explore how movement—the most 

fundamental structure of animation—can itself become a medium of memory. It examines 

how visual rhythm and bodily form can mediate historical experiences that were not openly 

articulated yet remain deeply embedded in the shared consciousness of the region. 

 

 

Theses 

 

1. Central and Eastern European auteur animations cannot be separated from the 

region’s historical traumas and collective experiences. These films also function as 

media-based sites of memory. As affective archives, they reactivate collective memory 

through visual and sensory cues. 

 

2. Auteur animation proves to be a more sensitive and effective medium for 

representing Central and Eastern European historical experiences than popular genres. 

While the latter are constrained by market demands and narrative conventions, auteur 

animation can articulate microtraumas and the embodied effects of ideological 

oppression. 

 

3. The autonomy of auteur animation enables the visual articulation of memory’s 

distortions, fragmented structures, and affective logic. These formal strategies are not 

merely aesthetic choices but correspond to how memory functions. Representations of 

the body, spatial-temporal arrangements, and movement dynamics in these works 

serve as mnemopoetic carriers of meaning. 

 

4. Eastern European auteur animations develop a regional visual poetics that 

challenges Western norms of representation. These works decolonize visual culture by 



 6 

departing from classical narrative models and constructing a unique “language of 

memory” grounded in the sensory perception of historical experience. 

 

5. Auteur animation offers a framework for the contemporary reinterpretation of 

history—not as closure of the past, but as a sensory dialogue with it. Through bodily 

and affective responses, today’s viewers can establish new relations to the past, 

making auteur animation an open, reflective medium of historical memory. 



 7 

1. Bevezetés 

 

Mint vizuális kutató és gyakorló mozgóképes alkotó, számomra az animáció nemcsak 

médium, hanem emlékezeti forma. Kutatásom motivációja, elsődleges megfogalmazott 

kérdése, hogyan képes a mozgás (mint animációs alapstruktúra) emlékezeti funkciót betölteni. 

Mindezt konkrétan a hidegháború korszakát kiemelve, a közép-kelet-európai animációs 

filmművészetet vizsgálva teszem. Kutatásom fontos kiindulópontja, hogy a posztszocialista 

állapot nem pusztán időben elhatárolható történelmi korszak, hanem olyan kulturális és 

affektív tér, amelyben a múlt ideológiája és érzülete nem záródott le, csak átalakult. Kérdés, 

hogyan lehet, lehet-e egyáltalán feldolgozni azt a múltat, amely nem volt teljesen látható, nem 

lehetett nyíltan megnevezni, tapasztalati szinten mégis minden nap jelen volt. Ezért 

beszélhetünk emlékezetstratégiákról: nem dokumentálásról, hanem vizuális túlélési 

technikákról.  

A posztszocialista emlékezeti tapasztalat nem kötődik nagy történelmi eseményekhez. 

A kelet-európai szerzői animációk egy olyan politikai-ideológiai közegben jöttek létre, 

amelyben az állami emlékezetpolitika határozta meg, mit lehet tudni, gyászolni vagy 

megnevezni. Az egyéni hang csak rejtett, kódolt vagy szubverzív formában szólalhatott meg. 

A nyugati animációs hagyomány – különösen az USA-ban – szórakoztatóipari, populáris és 

piaci logikát követett, a szerzői animáció pedig (pl. Norman McLaren, Caroline Leaf) inkább 

formai, technikai kísérletezésre koncentrált. A nyugati szerzői animáció gyakran explicit 

történetmesélésre épül, ahol a trauma vagy a múlt konkrétan megjelenik (pl. holokauszt, 

bevándorlás, családi emlék). A kelet-európai filmekben ezzel szemben a trauma nem 

tematizálódik, hanem formába íródik, nem eseményként jelenik meg, hanem ritmusként, 

térként, viselkedésmintaként. Ezzel olyan vizuális emlékezeti mezőt teremt, amely nem 

közvetlenül átélt élményeken alapul, hanem kulturálisan átöröklött, gyakran elfojtott 

indulatokon.  

Disszertációmban nem a kelet-közép-európai animáció teljességre törekvő áttekintése 

a cél, hanem egy kvalitatív megközelítésű, elemző fókuszú kutatás, amelyben néhány kiemelt 

példa mélyebb vizsgálatán keresztül próbálom feltárni a régióra jellemző szerzői stratégiákat 

és traumakezelési módokat. Tudatosan nem törekedtem minden ország reprezentációjára – 

például az NDK animációs filmjeit nem vontam be az elemzésbe, mivel ezek gyakran 

didaktikusak, gegekre vagy klasszikus narratívára épülő formanyelvet alkalmaznak, ami 

kevésbé kapcsolódik ahhoz az absztrakt, mnemopoétikus és nem narratív megközelítéshez, 

amely érdekelt. A válogatás során előnyben részesítettem azokat a filmeket, amelyek kevésbé 

vannak jelen a szakirodalomban, és így új szempontokkal gazdagíthatják a szerzői 

animációról szóló diskurzust – ennek okán például nem foglalkozom Jan Švankmajer 

munkásságával sem. Célom nem egy átfogó kanonizálás vagy felsorolás volt – arra kiválóan 

alkalmasak Giannalberto Bendazzi, Eleanor Cowen vagy Ülo Pikkov összefoglaló művei –, 

hanem a közös tematikai és formai struktúrák feltérképezése különböző országok kevésbé 

közismert filmjeiben. 

 

 

1.1. Módszertani pozíció és elemzési keret 

 

A kutatás kvalitatív, esettanulmány alapú módszertannal dolgozik, amelyben az 

animációs filmek vizuális tartalmának elemzése szoros kapcsolatba kerül az emlékezetkutatás 

fogalmaival és elméleti kereteivel. A dolgozat célja nem kvantitatív mérés vagy reprezentatív 

mintavétel volt, hanem olyan filmek kiválasztása, amelyek formai és tartalmi szempontból 

érzékeny példáit adják a kollektív, kulturális és affektív emlékezeti struktúrák működésének. 



 8 

A válogatás során külön hangsúlyt kaptak azok az alkotók és művek, amelyek eddig kevés 

figyelmet kaptak a filmtörténeti és emlékezetelméleti diskurzusokban. 

Az elemzés módszertani alapállása hermeneutikai és diskurzív: a filmek olvasata nem 

pusztán objektív tartalmi leírásra törekszik, hanem az értelmezést társadalmi, kulturális és 

esztétikai kontextusba helyezi. A vizsgálat elméleti és módszertani keretét több irányzat és 

fogalom alakította. Kiemelt szerepet kapott Jill Bennett affektív képolvasása, Marianne 

Hirsch utóemlékezet-elmélete, Astrid Erll mnemopoétikai formaelemzése, valamint Henri 

Lefebvre tér- és testelméleti megközelítése. Az elemzések így nemcsak a narratív 

struktúrákra, hanem a képi ritmusra, a testábrázolásra, a térkezelésre, az anyaghasználatra és a 

hangzásra is kiterjedtek. Ez a szempontrendszer lehetővé tette, hogy a filmek ne pusztán 

tartalmi reprezentációként, hanem érzéki és emlékezeti működésként kerüljenek vizsgálat alá. 

Az animáció ebben a keretben egyszerre jelenik meg vizuális médiumként, affektív 

archívumként és a társadalmi reflexió eszközeként. 

Az esettanulmányok értelmezésében alkalmazott elemzési séma két szinten működött. 

Az első szint az elméleti keretezés, amely feltárja, hogy az adott film milyen emlékezeti 

fogalmak révén válhat olvashatóvá. A második szint a formaelemzés, amely azt vizsgálja, 

milyen vizuális és hangzó eszközökkel jön létre az emlékezet mediális lenyomata. Ez a 

rétegzett megközelítés biztosítja, hogy az elemzés ne merüljön ki az illusztratív példák 

leírásában, hanem a képi működés strukturális és érzéki logikáját tegye hozzáférhetővé. 

 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések 
 

Elméleti 

nézőpont 
Alkalmazott szempont a filmre 

Marianne Hirsch Vannak-e túlélő képek, affektív lenyomatok, utóemlékezet-örökség? 

Astrid Erll Milyen formai eszközök strukturálják az emlékezést (mozgás, idő, tér)? 

Jill Bennett Hogyan vált ki testi vagy affektív reakciókat a film látványa? 

Annette Kuhn 
Milyen kulturális kompetenciákat feltételez a dekódolás? Hogyan aktiválja a nézői 

emlékezetet? 

Jan Assmann Milyen kulturális emlék formálódik meg? Milyen kollektív emlékezetet közvetít? 

Aleida Assmann Hogyan működik a film affektív és mediális archívumként? 

Pierre Nora Van-e a filmben emlékezeti hely (tér, tárgy, gesztus)? 

Henri Lefebvre 
Milyen hatalmi vagy ideológiai terek jelennek meg? Hogyan van megszerkesztve a 

térélmény? 

 

 

II. Forma és struktúra – érzéki elemzési rétegek 
 

Formaelem Megfigyelések a filmben 

Térhasználat Zárt, labirintikus, nyitott? Milyen hatalmi viszonyokat jelenít meg? 

Testábrázolás Groteszk, eltorzult, gépies? Milyen érzelmi vagy társadalmi szerepet tölt be a test? 

Időkezelés Lineáris, ciklikus, ismétlődő, kimerevített? Milyen történeti tapasztalatot közvetít? 

Mozgásdinamika 
Folyamatos, akadozó, gépies, repetitív? Milyen viszonyt teremt az 

időhöz/testhez/térhez? 

Felületek / 

anyagszerűség 

Textúra, rajzosság, karcolás, montázs? Milyen viszonyban van a traumatikus 

lenyomattal? 

Hanghasználat Zene, zörej, beszéd, csend? Hogyan egészíti ki vagy ellenpontozza a vizuális réteget? 

Narratíva / elbeszélés Van-e történet vagy formai szerveződés? Milyen érzéki-logikai ív jön létre? 



 9 

 



 10 

2. Történelem és emlékezet 

 

2.1. A történelem és emlékezet különbsége  

 

A történelem egyszerre: történt múlt (események és cselekvések), elbeszélt múlt 

(narratív konstrukciók), emlékezett múlt (kollektív és kulturális emlékezet) és érzett múlt 

(affektív, testi, vizuális tapasztalat). A történelem komplexitása megköveteli a többszólamú, 

több nézőpontot integráló megközelítést, amely érzékeny az eltérő tapasztalatokra, 

emlékezetformákra és diskurzusokra. A történelmi folyamatok értelmezése nem redukálható 

egyetlen narratívára, hanem különböző elbeszélések és reprezentációk révén konstruálódik. 

Míg a történelem hagyományosan az események objektív, dokumentálható soraként jelent 

meg, addig az emlékezet a múlt szubjektív, fragmentált, sokszor érzéki tapasztalatát hordozza. 

A két fogalom közötti feszültség az utóbbi évtizedekben a kulturális emlékezet-kutatások 

révén termékeny párbeszéddé alakult, amelynek során a történelem nemcsak elbeszélt, hanem 

érzékelt és mediált múlttá vált.  

A történelem ebben a megközelítésben nem csupán események kronologikus 

egymásutánjaként értelmezhető, hanem olyan kollektív tapasztalatok és emlékezetformák 

összességeként, amelyek mélyen befolyásolják egy-egy közösség kulturális és művészi 

önkifejezését. A kelet- és közép-európai szerzői animációk elemzése során a történelem 

fogalmát elsősorban kulturális emlékezetként, traumatörténetként és identitásképző 

tényezőként értelmezzük. E régió sajátos politikai-társadalmi kontextusa nem pusztán 

háttérként szolgál az animációs filmek értelmezéséhez, hanem alapvetően formálja azok 

tematikáját, stílusát és szimbolikáját is.  

 

 

2.2. A kulturális emlékezet és affektív emlékezet elméleti háttere 

 

Az emlékezés nem pusztán reprezentáció, hanem reprezentációs jog: ki beszélhet, 

milyen nyelven, milyen médiumban, és milyen kontextusban. „Aki uralja a múltat, az uralja a 

jövőt is; aki uralja a jelent, az uralja a múltat is.” – írja Orwell az 1984-ben, és ez a kelet-

európai emlékezetpolitikákra különösen igaz. Aleida Assmann szerint a kultúrákban mindig 

párhuzamosan működik a felejtés és az emlékezés, sőt: a felejtés is strukturáló erejű1. A 

társadalmak a múlt bizonyos elemeit eltávolítják a kulturális emlékezetből, nem pusztán az 

elfeledés véletlen folyamata révén, hanem a politikai hatalom stratégiáinak megfelelően, 

amelyek eldöntik, mi az, amit emlékezni érdemes, és mi az, amit el kell felejteni. A 

filmtudomány területén belül a cenzúra esete jó példa a tároló és a funkcionális emlékezet 

mechanizmusainak illusztrálására, legalábbis akkor, ha egy film nem merül teljesen feledésbe, 

hanem egy adott történelmi ponton újra forgalmazásba kerül. A felejtés aktív módjával 

szemben a passzív módot a szándék hiánya határozza meg. Egy-egy történelmi korszak, mint 

a szocializmus ideje, intézményesen felejtetett el bizonyos traumatikus vagy rendszerkritikus 

tapasztalatokat – a hivatalos diskurzusban ezek nem jelenhettek meg. Assmann szerint 

minden emlékezethez szükség van médiumra: az animációra nyugodtan tekinthetünk úgy, 

mint a felejtés elleni vizuális ellenállásra, alternatív emlékezeti hordozóra. Míg a klasszikus 

értelemben vett archívum rögzít, tárol, rendszerez, az affektív archívum nem a rögzített 

igazságot tárja elénk, hanem a mobilizált tapasztalatot érzékíti át. Az affektív archívum mint 

kutatási keret lehetővé teszi, hogy ne csak a tartalom, hanem a forma szintjén is értelmezzük 

 
1 Lásd: Aleida ASSMANN, Forms of Forgetting, előadás, Castrum Peregrini, Amszterdam, 2014. okt. 27., 

Stichting Herengracht 401 (H401), https://h401.org/2014/10/forms-of-forgetting/7584. 

https://h401.org/2014/10/forms-of-forgetting/7584


 11 

az emlékezetet, a tér–test–mozgás viszonyrendszerét vizsgáljuk, és a trauma, elfojtás és 

kollektív emlékezet képi működését kutassuk.  

A művészi emlékezetkultúra gyakran alternatív, „alulnézeti” elbeszélésként működik, 

amely nem illeszkedik a hivatalos történelmi diskurzusba. Számos trauma a kulturális 

emlékezet peremén maradt, mert nem vált „emlékmű-kompatibilissé”. A kommunikatív 

emlékezet élő tanúkra épül, így amikor ezek a visszaemlékezések elhalványulnak, a múltról 

való tudás átszáll az intézményekre, művészetekre, archívumokra. Ha Jan Assmann 

megközelítése felől nézzük, a keleti blokk animációs filmjei a szemünk láttára válnak a 

kommunikatív emlékezetből (élő, személyes, közvetlen) kulturális emlékezetté (tárolt, 

intézményes, rituálisan fenntartott)2. Az általuk megörökített tapasztalat még nem 

intézményesült, nem vált történelemmé, hanem az interperszonális, társadalmi diskurzus része 

volt, és maradt sok esetben ma is. Olyan átmeneti zónát képeznek, amely kommunikatív 

emlékezetként született, de kulturális emlékezetként kezd funkcionálni – különösen a 21. 

századi újraolvasás során. Az atmoszferikus történetiség közérzetként közvetíti az adott 

korszak szorongását, apátiáját, mozgásképtelenségét. A történelmi referenciák a kollektív 

vizuális memória rétegeiben dekódolhatóak, amikor egy avatott néző belelátja saját megélt 

tapasztalatait. A kelet-európai szerzői animációs filmek így egyszerre működnek az élő 

emlékezés (kommunikatív), az intézményesült emlékezet (kulturális), és az érzéki 

nyomhagyás (affektív archívum) logikái szerint. Ugyanakkor Marianne Hirsch fogalmára 

támaszkodva az is kijelenthető, hogy a kelet-európai szerzői animációk túlélő képek (survivor 

images). Mint ilyenek, „segítenek kilépni a rögeszmés ismétlődésből is, mivel egyszerre 

ismerősek és mégis idegenek. Ily módon pedig a nézési viszonyt is újjáalakítják, amely, bár 

nem kijavítható, mégis talán újraképzelhető oly módon, hogy a törés a kezdetektől a része 

marad”3. Esetükben emlékezetstratégiákról, vizuális túlélési technikákról beszélhetünk. 

A Pierre Nora által szerkesztett, háromkötetes tanulmánykötet, Az emlékezet helyei 

(Les Lieux de Mémoire, 1984-1992) termékeny keretet nyújt az animációk értelmezéséhez. 

Nora szerint4 a modern társadalmakban a történelmi emlékezet intézményesített formája 

visszaszorul, és helyét szimbolikus, emblematikus terek, tárgyak, formák veszik át, amelyeket 

a közösség újra és újra aktualizál. Ezek az emlékezeti helyek nem valódi helyszínek, hanem 

szimbolikus csomópontok, ahol a múlt és a jelen összeér – nem az eseményt, hanem a hozzá 

kapcsolódó élményt vagy jelentést hordozzák. Emlékezni csak úgy tudunk, ha van hozzá 

megfelelő eszközkészletünk. A felejtésre ítélt múlt ennek közvetítésével kerül be a történelmi 

emlékezet vérkeringésébe. A szerzői animáció, miáltal érzékelhetővé teszi a kor atmoszféráját 

és közérzetét, vizuális emlékezeti hellyé válik. Mint szimbolikus vagy virtuális helyszín, nem 

csak az emlékezés és a kulturális vagy nemzeti kánon fenntartását szolgálja, hanem olyan 

csomópont, ahol az identitás megélhető, megerősíthető vagy újraértelmezhető. Ezek a filmek 

aktívan alakítják az emlékezetet, jelentésük pedig időről időre változhat a társadalmi 

kontextustól függően. 

Noha ezek a filmek keletkezésük idején gyakran ellenkulturális, marginális nyelvet 

használtak, ma már társadalomtörténeti lenyomatként értelmezhetők. Az animációk az 

archiválódás folyamatában ugyan bekerülnek az emlékezeti intézmények rendszerébe, de 

 
2 Jan ASSMANN, A kulturális emlékezet: Írás, emlékezés és politikai identitás a korai magas kultúrákban, ford. 

HIDAS Zoltán (Budapest: Atlantisz Kiadó, 1999). 
3 Marianne HIRSCH, Túlélő képek. Holokausztfotók és az utóemlékezet munkája, ford. PINTÉR Ádám, szerk. 

SZÁSZ Anna Lujza és ZOMBORY Máté, Transznacionális politika és a holokauszt emlékezettörténete, 

(Budapest: Befejezetlen Múlt Alapítvány, 2014), 185–213. 
4 „Bárcsak emlékezetünkben élhetnénk még, nem lenne szükség arra, hogy helyeket szenteljünk neki. Nem 

lennének helyek, mert nem lenne történelem által hordozott emlékezet. [...] Amióta nyom van, távolság és 

közvetítés, már nem az igazi emlékezetben vagyunk, hanem a történelemben.” Pierre NORA, Emlékezet és 

történelem között. Válogatott tanulmányok, ford. HAAS Lídia et al. (Budapest: Napvilág Kiadó, 2010). 14. 



 12 

közben megőrzik érzéki és poétikus többletüket is – nem merevednek múzeumi tárggyá, 

hanem élő archívumként5 működnek tovább. Aleida Assmann és Jill Bennett nyomán az 

emlékezeti médiumokat nem pusztán tárolóeszközökként, hanem érzéki nyomhordozókként6 

is értelmezhetjük. Az animáció ilyen módon nem elmeséli a múltat, hanem újrajátssza – nem 

kognitív módon közöl, hanem formai és emocionális rétegekben hat.  

 

 

2.3. A kelet-közép-európai történelmi tapasztalatok  

 

A kelet- és közép-európai szerzői animációk vizsgálata nem választható el a régió 

történelmi traumáitól és kollektív tapasztalataitól. A keleti blokk azon országok csoportja volt, 

amelyek a második világháború után a Szovjetunió politikai, katonai és gazdasági befolyása 

alá kerültek, és a hidegháború során a nyugati blokkal (NATO, USA, Nyugat-Európa) 

szemben álltak. Ezek az államok formálisan szuverének voltak, de politikai rendszerük, 

gazdaságuk és külpolitikájuk szoros összhangban állt a szovjet érdekekkel. A keleti blokk 

országai a hidegháború idején (kb. 1945–1990): Szovjetunió, Lengyel Népköztársaság, 

Csehszlovákia, Magyar Népköztársaság, Román Szocialista Köztársaság, Bolgár 

Népköztársaság, Német Demokratikus Köztársaság (NDK), Albánia (kezdetben a blokk része 

volt, de 1961 után elfordult a Szovjetuniótól, és később Kínához közeledett), Jugoszlávia 

(hivatalosan szocialista állam, de 1948 után kívül maradt a keleti blokkon, mivel Tito 

elutasította a szovjet irányítást, a nyugat és a kelet közötti sajátos harmadik utat képviselve). 

A 20. század során Kelet- és Közép-Európa különösen intenzív és sűrű történelmi 

traumákat élt át, amelyek nemcsak a politikai rendszerekben, hanem a kollektív és egyéni 

emlékezet érzéki struktúráiban is mély nyomot hagytak. A régióban a történelem gyakran 

feldolgozatlan tapasztalatként van jelen, amely a mindennapi viszonyulásokban, kulturális 

kódokban és művészi reprezentációkban is megmutatkozik. Az egymást követő 

rendszerváltások, megszállások és identitásvesztések olyan sűrű történelmi szövettel ruházták 

fel a térséget, amely sajátos kulturális önreflexiót kíván.  

A korai kivándorlási hullámok (1905–1913) legtöbbször gazdasági nehézségekből 

fakadtak, és megbontották a közösségek integritását. Az identitásban problematikussá vált az 

otthonhoz, hazához, gyökerekhez való viszony. Több mint egymillió magyar hagyta el az 

országot ezekben az években, a visszavándorlók pedig kettős identitással, sokszor 

elidegenedve tértek vissza, magukkal hozva az otthontalanság tapasztalatát, amely később is 

meghatározó lesz a régió kulturális imaginációjában. Animációs példa: Orosz István: Ah, 

Amerika! (1984).  

Az első világháború (1914–1918) következményei tovább mélyítették a kollektív 

bizonytalanságot: a nagy birodalmak felbomlása után új, instabil nemzetállamok jöttek létre, 

amelyek nemcsak politikailag voltak sebezhetőek, hanem kulturális identitásukban is. A 

Trianoni Békeszerződés Magyarország számára például nem csupán területi veszteséget, 

hanem pszichés megrázkódtatást is jelentett, amely hosszú évtizedekre meghatározta a 

történelmi emlékezet alakulását. Az első világháború emléke a „sebesült nemzet”, az 

„elveszett generáció” toposzán keresztül tovább élt a művészetekben, és a társadalmi test 

széttöredezésének szimbólumává vált. Animációs példa: Kovásznai György: Monológ (1963). 

A második világháború (1939–1945), valamint a holokauszt traumája Kelet- és 

Közép-Európában nem csupán a zsidó és roma lakosság fizikai megsemmisítését jelentette, 

hanem az egész társadalom erkölcsi és identitásbeli megrendülését. A tömeggyilkosságok, a 

 
5 Astrid ERLL, Memory in Culture, ford. Sara B. YOUNG (New York: Palgrave Macmillan Memory Studies, 

2011). 
6 Aleida ASSMANN, Cultural Memory and Western Civilization (Cambridge: Universal Press, 2011), 

Jill BENNETT, Empathic Vision: Affect, Trauma, and Contemporary Art (Stanford: Universal Press, 2005). 



 13 

deportálások, a gettósítás, valamint a háború utáni elhallgatás kultúrája a kollektív bűntudat, a 

szégyen és a tagadás mechanizmusait aktiválta. A szovjet megszállás után bekövetkező újabb 

internálások, elhurcolások és sztálini megtorlások tovább erősítették a félelem és hallgatás 

spirálját, amely különösen érzékeny módon jelenik meg a szerzői animáció metaforikus és 

elvonatkoztatott képi világában. Animációs példa: Jan Lenica – Walerian Borowczyk: A ház 

(1958), Szoboszlay Péter: Hé, te! (1976). 

A sztálini diktatúra és a kommunista rendszerek kiépülése a társadalmi kontroll újabb 

szintjét hozta el. A nyilvánosság szűkítése, a sajtó és művészetek cenzúrája, az állandó 

megfigyelés és besúgás nemcsak a gondolat szabadságát korlátozta, hanem a beszédhez, 

szöveghez, sőt a vizualitáshoz való viszonyt is radikálisan átalakította. A közlés rejtett, 

töredezett, ironikus vagy absztrakt formákban jelenhetett csak meg – ez tette a képi kifejezést, 

a rejtett jelentések egyik lehetséges médiumává. Animációs példa: Szoboszlay Péter: Rend a 

házban (1970). 

Az 1956-os magyar forradalom és a lengyel felkelés, valamint a prágai tavasz leverése 

1968-ban újabb elfojtott reményeket és kollektív csalódásokat szült. Ezek a történelmi 

események hivatalosan tabuvá váltak, de a trauma tovább élt – szimbolikus formákban, 

elhallgatott narratívákban, vizuális rejtjelezésben. Animációs példa: Orosz István: Vigyázat, 

lépcső! (1989), Reisenbüchler Sándor: Barbárok ideje (1970). 

A megfigyelés és besúgás rendszere a társadalmat mélyen áthatotta, és a 

bizalmatlanságot az emberi kapcsolatok alapélményévé tette. A lehallgatások, jelentések, 

konstruált vádak nem csupán politikai nyomásgyakorlást jelentettek, hanem a privát szféra és 

a belső szabadság fokozatos felszámolását is. Az öncenzúra interiorizálása olyan kulturális 

mintázatokat hozott létre, amelyek máig érezhetőek. A nyelv széttöredezett, a kommunikáció 

rejtjelezetté vált, a trauma pedig a kulturális kifejezés rejtett alaprétegévé lett. Animációs 

példa: Priit Pärn: Reggeli a szabadban (1984). 

A ’80-as évek eleji lengyelországi Szolidaritás-mozgalom, a szükségállapot és az ezt 

követő kettősség – a félig nyitott diktatúra és a kontrollált ellenállás – új típusú társadalmi 

viszonyokat teremtett, ahol az ellenállás nem nyílt formában, hanem ironikus, szimbolikus 

vagy rituális gesztusokban nyilvánult meg. Animációs példa: Zbigniew Rybczyński: Tango 

(1981).  

A jugoszláv térségben a ’80-as évek végére kibontakozó feszültségek – a 

nacionalizmus térnyerése, az elhallgatott etnikai sérelmek felszínre törése – már a Délszláv 

háború előtti kollektív idegfeszültséget jelezték. Ezek a törésvonalak már a jugoszláv szerzői 

animációban is kitapinthatóvá válnak, különösen azokban a művekben, amelyek groteszk, 

abszurd vagy mitologikus kódrendszerek révén reflektálnak a széthullás előérzetére. 

Animációs példa: Joško Marušić: Halszem (1980). 

A kelet-európai animációs filmek vizsgálata során elkerülhetetlenül szembesülünk 

azzal a kérdéssel, hogyan lehet többféle történelmi trauma reprezentációját egymás mellett 

értelmezni, anélkül hogy azok jelentését relativizálnánk vagy elhomályosítanánk. A 

disszertáció módszertani alapállása szerint nem a traumák súlyosságának összevetése, hanem 

azok mediális és esztétikai megformáltságának megértése a kulcs. A cél nem hierarchizálás, 

hanem annak feltárása, hogyan jelenik meg a különböző típusú múltfeldolgozás a filmnyelv 

szintjén. Ezek a tapasztalatok egymással egyidejű, egymást keresztező kulturális 

narratívákban jelennek meg, nem kioltják, hanem értelmezik egymást.  



 14 

3. Regionális sajátosságok 

 

3.1. Kelet-Közép-Európa mint kulturális és politikai entitás 

 

A „Közép-Kelet-Európa” kifejezés sosem volt önazonosító fogalom, hanem 

geopolitikai és ideológiai elnevezés, amelyet sokáig mások ruháztak rá a térségre: 

Habsburgok, a Szovjetunió, majd az EU-n belül is az „újonnan csatlakozók” homogén 

blokkjaként jelent meg. Ugyanakkor Czesław Miłosz (A rabul ejtett értelem, 1953), Danilo 

Kiš (Borisz Davidovics síremléke, 1976), Konrád György és Szelényi Iván (Az értelmiség útja 

az osztályhatalomhoz, 1978) vagy Milan Kundera (Az elrabolt Nyugat avagy Közép-Európa 

tragédiája, 1983) írásai óta létezik egy reflexív önértelmezési hagyomány, amely szerint ez a 

térség nem csupán geopolitikai, hanem kulturális entitás is – gazdag, többnyelvű, traumatikus, 

sokféle birodalomhoz tartozott, de soha nem olvadt bele egyikbe sem teljesen. Országai 

különböző birodalmi rendekhez tartoztak, gyakran egymással szemben álló narratívákkal, és 

ez más típusú kolonialitás- és elnyomásélményeket eredményezett. A régió nem egynyelvű és 

nem egynemzetű: minden országban kisebbségek élnek, sok esetben etnikai és nyelvi határok 

metszik egymást. Az sem véletlen, hogy a 20. században ebben a régióban zajlottak le Európa 

legdrámaibb, történelmi jelentőségű eseményei: a magyar 1956, a csehszlovák 1968, a lengyel 

1956, 1970 és 1980-81 – vagyis a közép-európai felkelések sorozata. „Közép-Európa nem egy 

állam, hanem egy kultúra, vagy ha úgy tetszik, egy sors. Határai képzeletbeliek, és minden 

egyes új történelmi helyzetben újra kell rajzolni őket”7.  

Milan Kundera Az elrabolt Nyugat, avagy Közép-Európa tragédiája című esszéjében 

(amely magyarul 1984-ben jelent meg szamizdatban) amellett érvel, hogy Kelet-Közép-

Európa – történelmi, kulturális és gondolkodásbeli szempontból – nem tekinthető a „Kelet” 

részének. Inkább a Nyugat organikus része, amelyet a második világháború után politikai 

erőszakkal szakított el a Szovjetunió, s amelynek bekebelezését a Nyugat passzívan szemlélte, 

sőt, külpolitikai kompromisszumként kezelte. Kundera értelmezésében a régió nemcsak 

földrajzi, hanem történelmi és identitásbeli határzónaként jelenik meg: elrabolt területként, 

amely se nem teljesen Kelet, se nem teljesen Nyugat – mégis mindkettőhöz viszonyul. Az 

elrablás kifejezés posztkolonialista értelmezésben a nyugatias identitású régió 

gyarmatosítását jelenti a keleti hatalom által. A kelet-közép-európai országok helyzete ebben 

az értelmezésben periférikus és másodrendű régióként jelenik meg, amely mind a nyugati 

modernitás, mind a szovjet birodalmi dominancia szorításában formálódott.  

Kundera hangsúlyozza, hogy a kis nemzetek történelme a túlélés története („a kis 

nemzeteknek a kultúra a létük záloga”), akik gyakran idegen birodalmak fennhatósága alatt 

léteznek, és kultúrájuk révén próbálják megőrizni identitásukat. Az olyan animációs 

műhelyek, mint a Pannónia, a Krátký Film vagy a Zagreb Film, ahol a grafikai formanyelv, a 

narratív szabadság és a látásmód is a kollektív emlékezet és túlélés médiumává vált, a nyelvi-

kulturális dominancia elleni harc fellegvárai voltak. Az irodalom, a népi hagyományok, a 

vizuális kultúra sajátos univerzumokon belül fejlődtek, és az identitás gyakran ezekhez 

kötődik, nem pedig egy régióhoz. Ez a diverzitás lehetetlenné tesz egy homogén kulturális 

blokkot. A térség egy „posztszocialista kaleidoszkóp”, ahol a hasonlóságok mellett a 

különbségek termékeny feszültséget hoznak létre. A művészetek gyakran épp ezeket a 

különbözőségeket, egymásnakfeszüléseket tematizálják, és paradox módon pont ezáltal 

teremtnek közös kulturális nyelvet.  

 

 

 

 
7 Milan KUNDERA, Az elrabolt Nyugat avagy Közép-Európa tragédiája, ford. BÍRÓ Péter (Budapest: Európa 

Könyvkiadó, 2022), 69. 



 15 

3.2. Közös történelmi traumák, eltérő nemzeti értelmezések 

 

Bár a hidegháború idején ez a térség a Nyugat szemében homogén entitásként, az ún. 

keleti blokként jelent meg, a rendszerváltások eltérő történeti ritmusai és politikai 

körülményei különböző irányú fejlődési utakat eredményeztek. Ennek következtében ma már 

a régió kulturális és politikai térképe is sokkal széttartóbb, különösen a Nyugathoz való 

viszonyulás tekintetében, amely azonosulás, kritikusság vagy távolságtartás formáját is 

öltheti. A kolonialitás fogalmának értelmezése éppen ezért Közép- és Kelet-Európában nem 

egységes: míg egyes szereplők a nyugati kulturális és gazdasági dominancia veszélyétől 

tartanak, mások a keleti – elsősorban orosz vagy posztszovjet – befolyástól határolódnak el, 

megint mások saját történelmi múltjukkal, identitásuk bizonytalanságával küzdenek. 

Ez az identitásbeli sokféleség az emlékezetpolitikákban is megjelenik: az egyes 

nemzetek más és más történelmi narratívákat helyeznek előtérbe – ki a kommunista 

elnyomást, ki a fasiszta rendszerrel szembeni ellenállást, mások a nemzeti függetlenségi 

küzdelmeket emelik ki. Noha a térség ma nem alkot egységes kulturális tömböt, mégis 

léteznek olyan közös történelmi tapasztalatok, amelyek mentén regionális öntudat 

formálódhat. Ilyenek például a traumatikus történelmi események (háborúk, megszállások, 

diktatúrák), a kisállami létből fakadó tapasztalatok (a nagyhatalmaktól való függés és 

geopolitikai kiszolgáltatottság), a Nyugat iránti ambivalens viszony (mint vágyott centrum és 

egyben fenyegető dominancia), valamint a kulturális sokszínűség és az alternatív, kritikus 

művészeti gyakorlatok jelenléte, amelyek gyakran tematizálják e kríziseket. 

 

 

4. Posztkolonialitás és tudásgyarmatosítás 

 

A posztkolonialista nézőpont alkalmazása a kelet-európai animációk vizsgálatában 

nem csupán elméleti kiterjesztés, hanem kritikai gyakorlat is: rávilágít arra, miként íródik be a 

hatalom, a másodrendűség és a társadalmi hierarchia a vizuális formanyelvbe. A 

posztkolonializmus mint elméleti keretrendszer azokra a tartós hatalmi viszonyokra irányítja a 

figyelmet, amelyek a gyarmatosítás utáni korszakban is fennmaradtak – nem katonai, hanem 

kulturális, gazdasági és tudásbeli szinten. A posztkolonialista értelmezés érzékenyíti a 

befogadót a periférián alkotók vizuális struktúráira, és segít megérteni, hogyan épül be a 

kulturális kisebbrendűség a formai nyelvbe, hogyan képes az a „másodrendűség” traumáját 

ellen-narratívává formálni. Fontos, hogy ne csak formailag és esztétikailag értelmezzük 

ezeket az alkotásokat, hanem dominancia-szerkezetekként is. 

A kelet-európai kulturális emlékezet az elmúlt három évtizedben fokozatosan kezdte 

tematizálni saját episztemológiai alávetettségét – azt a folyamatot, amelyet a dekolonialista 

elmélet tudásgyarmatosításként (Epistemological Colonialism) ír le8. A fogalom arra a mély 

strukturális erőszakra utal, amely során a globális és európai diskurzusok hierarchikus 

tudásrendbe szervezik a régió tapasztalatait, és a nyugati normákat univerzális tudásként 

állítják be. Ez a hierarchia eleve leértékeli a helyi közösségek tudásformáit. A 

tudásgyarmatosítás nemcsak a tudományos intézményrendszerben, hanem a kulturális 

reprezentációban is működik. A dekolonialitás kiindulópontja, hogy a modernitás és a 

kolonialitás nem elválasztható egymástól. Míg a nyugat-európai történeti tudat a modernitást 

az emberi fejlődés és szabadság ívének tekinti, a dekolonialista szerzők hangsúlyozzák, hogy 

 
8 Dorota KOŁODZIEJCZYK és Siegfried HUIGEN, „East Central Europe Between the Colonial and the 

Postcolonial: A Critical Introduction”, in East Central Europe Between the Colonial and the Postcolonial in the 

Twentieth Century, szerk. Dorota KOŁODZIEJCZYK és Siegfried HUIGEN, Cambridge Imperial and Post-

Colonial Studies (Cham: Palgrave Macmillan, 2003). 



 16 

ez a gyarmatosító logikával és a tudás erőszakos monopolizálásával járt együtt9. Ebben a 

keretben Kelet-Európa nemcsak politikai értelemben volt periféria, hanem a tudásrendszerek 

szintjén is másodrendű helyre került. A régió tudományos, kulturális és művészeti 

önreprezentációja csak akkor nyert legitimitást, ha illeszkedett a nyugati diskurzusokhoz. A 

posztszocialista művészet – beleértve az animációs filmeket is – gyakran azzal a kihívással 

szembesül, hogy a nyugat számára értelmezhetővé kell tenni saját történeti és traumatikus 

tapasztalatait. A keleti blokk múltja így gyakran egzotikus, abszurd vagy poszttraumatikus 

díszletként jelenik meg – nem a saját belső logikája és poétikája mentén. Ezt a kényszert 

Madina Tlostanova „kulturális fordítási trauma” néven írja le10.  

A gyarmatosító hatalmakhoz hasonlóan a szovjet típusú diktatúra is hierarchikus 

tudásrendszert11 állított fel, kultúrakényszert gyakorolt, valamint politikai és gazdasági 

függést teremtett a centrum-periféria (Moszkva – Kelet-Európa) logikája mentén. Ebben az 

ideológiai és intézményi struktúrában a tudás értékét és érvényességét politikai és ideológiai 

alapon határozták meg, a tudósok mozgástere is a hatalom által kijelölt keretek között maradt. 

A marxizmus-leninizmus volt az egyetlen tudományos világnézet, amely meghatározta, mit 

tekintettek érvényes tudásnak, míg más nézeteket (pl. nyugati szociológia, pszichológia, 

pluralista elméletek) elutasítottak. A kutatási témák, az intézmények felépítése és a 

tudományos karrierek is pártközpontú döntéseken múltak, nem piaci vagy szakmai verseny 

alapján alakultak. A tudásgyarmatosításra adott egyik kritikai válasz az ún. delinking, vagyis 

az intellektuális leválás stratégiája. Walter Mignolo hangsúlyozza, hogy a delinking nem 

csupán tartalmi váltást jelent, hanem egy radikális módszertani elmozdulást is: újragondolja, 

hogyan mintázódik a tudás, milyen nyelvet, szemléletet, narratívát használunk – azaz hogyan 

válhatunk aktív szereplőivé egy dekoloniális tudásszerkezet újrateremtésének12. A kelet-

európai animációk ebből a megközelítésből is olvashatók, mivel lokális emlékezeti pozíciókat 

építenek ki, episztemológiai kihívást intézve a globális tudásformák felé. Ez az esztétikai 

forma nem pusztán reflektál, hanem ellenáll a globális normák beemelésének. A vizuális 

leválás lehetőséget ad arra, hogy a filmek nem alárendeltként, nem a rendszer termékeként, 

hanem szuverén emlékezeti térként jelenítsék meg Kelet-Európát.  

 

  
 Kovásznai György: A monológ (1963) 

 
9 Aníbal QUIJANO 1991-ben vezette be a hatalom gyarmati jellegének fogalmát. Később több szövegben is 

kifejtette ezt az elképzelést, többek között a „Coloniality of power and social classification” címűben (in Journal 

of World-Systems Research 6.2., 2000), 342–386. 
10 Madina TLOSTANOVA, „Chapter two. Decolonial Aesthesis and Post-Soviet Art”, in What Does It Mean to 

Be Post-Soviet?: Decolonial Art from the Ruins of the Soviet Empire (New York: Duke University Press, 2018), 

33–64. 
11 KRAUSZ Tamás és SZIGETI Péter, szerk. Államszocializmus. Értelmezések – viták – tanulságok (Budapest: 

L’Harmattan Kiadó, 2007), KISS Arthur: Szocializmus és demokrácia (Budapest: Kossuth Könyvkiadó, 1988). 
12 Walter D. MIGNOLO, „Delinking: The Rhetoric of Modernity, the Logic of Coloniality and the Grammar of 

de-Coloniality”, in Cultural Studies 21, no. 2–3 (március 1, 2007), 449–514. 



 17 

5. A szerzői animáció mint mediális és emlékezeti forma 

 

5.1. A szerzői animáció esztétikai, formai és affektív jellemzői 

 

A szerzői animációk fő ismérve, hogy hangsúlyosan érvényesül bennük az alkotójuk 

látásmódja, egyéni stílusa és kifejezésmódja, szemben a nagyipari, profitorientált animációs 

produkciókkal. Ezek a művek gyakran kísérleti technikákkal dolgoznak, elrugaszkodnak a 

hagyományos narratívától, és sokszor filozófiai, politikai vagy társadalmi kérdéseket vetnek 

fel. Jellemzően független, alacsony költségvetésű formában készülnek, és elsősorban 

felnőttekhez szólnak. Mivel a profitorientált filmek kénytelenek a piaci elvárásoknak eleget 

tenni, a szélesebb közönség igényeihez igazodnak: biztonságos, jól érthető narratívákat, 

esztétikai konvenciókat és könnyen fogyasztható tartalmakat kínálnak. Ezzel szemben a 

szerzői animáció kockázatot vállal mind tartalmát, mind formáját tekintve. Mivel az animációt 

– különösen a rövidfilmet – gyakran gyerekműfajnak vagy ártalmatlan kísérleti műfajnak 

tekintették, a cenzúra figyelme ritkábban irányult rá, ezáltal a szerzők nagyobb formai és 

gondolati szabadságot élvezhettek. Ez a sajátos láthatatlanság tette lehetővé, hogy az animáció 

érzékenyen és árnyaltan reagáljon a hatalmi jelenlét mindennapi tapasztalataira – az 

elnyomás, a megfigyelés, a hallgatás és az öncenzúra mechanizmusaira. 

A szerzői filmek gyakran álomszerű, szürreális vagy absztrakt eszközökkel jelenítik 

meg a történelmi traumát. Ez különösen alkalmas az elfojtott vagy feldolgozatlan élmények 

megjelenítésére. Az alkotók szubjektív tapasztalatai révén a múltnak olyan aspektusai 

jelennek meg, amelyeket a hivatalos történetírás elhallgat, elfojt vagy leegyszerűsít. Mivel 

belső művészi késztetésnek és személyes reflexiónak engedelmeskednek, képesek 

érzékenyebben, árnyaltabban és kritikusabban reagálni a történelmi és társadalmi 

folyamatokra, mint a piaci elvárásoknak engedelmeskedő filmek. A vizuális és narratív 

kísérletezés sokszor maga is tükrözi a kor világérzékelését – a fragmentáltság, az idő- és 

térkezelés, a testábrázolás módjai mind tünethordozói egy történelmi korszak lelkiállapotának. 

A személyes élmény fokozatosan alakul át mediális formává, majd kollektív rezonanciát keltő 

emlékezeti struktúrává. A formai transzformáció teszi lehetővé, hogy a néző – akár kelet-

európai, akár nyugati háttérrel – ne konkrét történetként, hanem érzelmi struktúraként és 

emlékezeti lenyomatként érzékelje a látottakat.  

A kelet-európai szerzői animációs filmek gyakran lemondanak a hagyományos, 

lineáris narratíváról, és helyette inkább egy affektív narratívát választanak. A klasszikus 

narratíva szerkezete alapvetően lineáris és ok-okozati logikára épül. A történetnek világos íve 

van: kezdet, középpont és lezárás határozza meg a cselekmény alakulását. Az időkezelés 

előrehaladó, kiszámítható, az események egymást követő sorrendben bontakoznak ki, céljuk 

pedig a konfliktus megoldása és a narratív lezárás. A szereplők ebben a modellben 

pszichológiailag motivált karakterekként jelennek meg: döntéseik, fejlődésük és belső 

konfliktusaik mozgatják a történetet. A térkezelés realista: a film valóságutánzó teret teremt, 

amely biztosítja a néző térbeli tájékozódását, és megőrzi az idő és tér egységét. A narratív 

dinamika világosan követhető: egy probléma jelenik meg, amelyet konfliktus követ, végül 

pedig egyfajta megoldással zárul. A kép és a történet viszonya egyértelmű: a kép illusztrálja 

vagy megerősíti a történetet, segíti a narratív érthetőséget. A hanghasználat főként 

dialógusokra és információt hordozó hangokra épít. A párbeszédek célja a cselekmény 

előrehaladása és az expozíció. Ennek megfelelően a klasszikus film kognitív nézői pozíciót 

kínál: az értelmezés a racionalitás, a logikai követés és a karakterekkel való azonosulás 

szintjén működik. 

Ezzel szemben az affektív narratíva alapvetően töredezett, nyitott vagy körkörös 

szerkezetet követ. Az időkezelés gyakran ismétléseken, időhurkokon, megszakításokon vagy 

szimultaneitáson alapul – nem a történet előrehaladása, hanem az idő emocionális megélése a 



 18 

hangsúlyos. A szereplők gyakran elidegenített testek, típusok, absztrakt vagy metaforikus 

figurák. Nem belső narratív fejlődésen mennek keresztül, hanem inkább az affektív állapotok 

– traumák, érzések, mozgásminták – hordozóivá válnak. A tér használata szintén radikálisan 

eltér: torzított, szimbolikus vagy labirintusszerű terek jelennek meg, amelyek gyakran a 

trauma, az emlékezés vagy a szorongás érzéki leképezései. A narratív dinamika itt nem 

előrehaladó, hanem elakadó, ismétlődő, fragmentált. A történet gyakran nem oldódik fel, 

hanem a hiány, az elhallgatás vagy a körkörösség tapasztalatát közvetíti. A kép nem a 

történetet kíséri, hanem maga válik történetté: érzéki és metaforikus jelentéshordozó. A 

hanghasználat nem a párbeszéden alapszik, hanem zajok, zörejek, hangtextúrák és 

hangtömbök érzéki hatásmechanizmusára épít. Ezek nem információt közvetítenek, hanem a 

nézőt testi-affektív szinten mozgósítják. A nézői pozíció tehát nem azonosuláson vagy 

kognitív követésen alapul, hanem érzéki rezonancián, bizonytalanságon és az értelmezés testi 

aktusán – a befogadás affektív, nem pedig racionális módon történik. 

 

 

5.2. A mikrotrauma, testábrázolás, időkezelés mediális lehetőségei 

 

A történettudományban használatos különböző emlékezeti gyakorlatok, 

emlékezetpolitikai megközelítések gazdagíthatják az értelmezést – különösen, ha a kelet-

európai animáció tapasztalati, szubjektív és affektív rétegeit kívánjuk feltárni. Lehetővé teszik 

az érzékenyebb, nem narratív, nem tematikus megközelítést, miközben intermodális 

olvasatokat kínálnak. Luisa Passerini13 olasz történész és oral history kutató a hetvenes 

évektől kezdve kérdőjelezi meg azt a történetírást, amely csak intézményi, politikai vagy 

kollektív szinten értékeli az emlékezést. Ehelyett a múlt érzéki, affektív és fragmentált 

lenyomataira fókuszál, amelyek a testbe íródnak, és gyakran nem verbalizálhatók. Ezt az 

elméletet nevezhetjük mikrotörténeti vagy szubjektív emlékezetpoétikának, amely nem az 

eseményt, hanem az érzést, a tapasztalatot archiválja. A szerzői animáció mikrotörténetek 

révén egyéni élményeket transzformál kollektív tapasztalattá – nem általánosítással, hanem 

affektív átélhetőséggel. 

A traumatikus emlékezet kutatása során a pszichoanalitikus és kulturális 

traumaelméletek általában egyszeri, kataklizmatikus események – például háborúk, 

genocídiumok, diktatórikus elnyomás – emlékezetének feldolgozására koncentrálnak. 

Azonban a kelet-európai animációs filmek gyakran nem közvetlenül a nagy történelmi 

eseményekre reflektálnak, hanem azok maradványstruktúráira: az apró, ismétlődő, nehezen 

lokalizálható élményekre, amelyek a hétköznapiságban rögzülnek. Ezekre a mikrotrauma 

fogalma nyújt értelmezési keretet. A mikrotrauma azokra az alig észlelhető, de ismétlődő 

pszichés vagy testi benyomásokra utal, amelyek hosszú távon beépülnek a szubjektum 

identitásába és világérzékelésébe, így alkotva meg az utóemlékezet (postmemory) mediális 

terét. Marianne Hirsch utóemlékezet-elmélete a vizuális kultúra és a mozgóképes narratíva 

emlékezeti szerepére hívja fel a figyelmet: „Az utóemlékezet a kulturális, vagy kollektív 

traumát túlélők gyermekeinek a szülők tapasztalatához való viszonya, amely tapasztalatokra a 

leszármazottak csupán a felnövekvésüket végig kísérő elbeszéléseken és képeken keresztül 

»emlékeznek«, miközben ezek mégis olyan erősek és monumentálisak, hogy saját emlékeket 

is képesek generálni.”14 Eszerint azok a képi médiumok, amelyek nem közvetlenül, hanem az 

utódgenerációk imaginatív részvételén keresztül kapcsolódnak a múlthoz, képesek affektív, 

transzgenerációs emlékezetet létrehozni. Az animáció médiuma kiemelten alkalmas a nehezen 

verbalizálható, testi-affektív nyomok megformálására, mivel képes érzékeltetni a szubjektív 

 
13 Luisa PASSERINI, Fascism in Popular Memory: The Cultural Experience of the Turin Working Class 

(Cambridge: University Press, 1987). 
14 Marianne HIRSCH, „Talált képek...”, 190. 



 19 

és a konceptuális tér-idő tapasztalatot. Jill Bennett15 az emlékezet és vizualitás kapcsolatában 

bevezeti az affektív tanúságtétel fogalmát: eszerint a néző nem a tartalmat értelmezi, hanem 

érzékenyen reagál a látottakra. Ez lehetővé teszi, hogy az emlékezés ne az azonosulás, hanem 

a rezonancia révén jöjjön létre. Az animációk ebben az esetben nem a néző tudatában válnak 

egy poszttraumatikus emlékezeti mezővé, hanem a formai struktúrák révén elsősorban a 

testében.  

A posztkoloniális elmélet felhívja a figyelmet arra, hogy a hatalom nemcsak 

rendőrségi brutalitásban vagy háborús elnyomásban manifesztálódik, hanem mikroszinten – 

nyelvi, térbeli, időbeli szabályozásként is működik. Az olyan jelenségek, mint megfigyelés, 

sorbanállás, besúgás, lakótelepi izoláció nem mikrotraumák, hanem hétköznapivá vált 

erőszakformák. Ez a strukturális mikroerőszak normalizálja az alárendeltséget, testi 

automatizmusokban rögzül, és a vizuális kultúra mediális formáin keresztül újratermelődik. A 

mikrotrauma és mikroerőszak együtt képezik azt az értelmezési keretet, amely révén az 

animációk elemzése nem pusztán a múlt reprezentációjává, hanem a hatalmi 

viszonyrendszerek formai kritikájává válik. A traumák nem viszonyíthatók egymáshoz, mert 

mindegyik kontextushoz kötött; különböző történelmi tapasztalatok különböző típusú 

emlékezeti és affektív lenyomatokat hoznak létre. Az animációs filmek érzékeny médiumként 

képesek közvetíteni az egymás mellett élő emlékezetformákat – és így hozzájárulnak egy 

sokhangú, nem hierarchikus emlékezetkultúra kialakításához. 

 

 

5.3. Az animáció mint mnemopoétikus médium 

 

A kelet-európai szerzői animációk vizsgálata során újra és újra visszatérő kérdés, hogy 

az alkalmazott formanyelvi eszközök vajon tudatos stiláris döntések, vagy inkább emlékezeti 

kódok, lenyomatok. Ez a kérdés nem csupán stilisztikai, hanem emlékezetpoétikai természetű 

is, és szoros összefüggésben áll a kollektív múlt reprezentálhatóságával. Sokszor nehéz 

elválasztani a puszta formanyelvi újításokat attól, amit affektív, poszttraumatikus 

kényszerként értelmezünk. A szerkezeti fragmentáltság vagy bármiféle formai torzítás például 

lehet modernista formai törekvés, de a trauma strukturális megfelelése is. Nem minden torz 

test trauma, de minden testmozgásban és vizuális ritmusban hordozott feszültség olvasható 

emlékezeti poétikaként is, ha a kontextus erre nyitott. Az értelmezés kulcsa itt a befogadói 

olvasat érzékenysége, valamint a társadalmi-történeti kontextus ismerete. Az affektív 

poétikában az esztétikai forma nem fedi el, hanem hordozza, közvetíti a társadalmi–

traumatikus lenyomatokat. Értelmezésükben kulcsfontosságú szerepet játszik a 

mnemopoétika, amely az emlékezet poétikai, formai és érzéki struktúráit vizsgálja. Astrid 

Erll16 médiumspecifikus emlékezeti működés-elemzéseiben elsősorban audiovizuális művek 

narratívájának elemzése helyett azt vizsgálja, hogyan hoznak létre emlékezeti tereket és 

affektív szerkezeteket. Ez az, amit Jill Bennett affektív tanúságtételnek nevez: a műalkotás 

lehetőséget kínál arra, hogy a néző affektív viszonyba kerüljön egy nem közvetlenül 

megtapasztalt múltbéli eseménnyel. A posztszocialista régió animációs filmjei kifejezetten 

alkalmasak az affektív narratíva formálására, mert a múlt nyílt, történeti elbeszélése sokáig 

nem volt hozzáférhető, az elhallgatás, a hiány képezte az emlékezet nyelvét. A feladat nem az, 

hogy egységes múltképet rekonstruáljunk, hanem az, hogy a formákban működő emlékezeti 

 
15 Jill BENNETT, Empathic Vision... 
16 „Fictional media, such as novels and feature films, are characterized by their power to shape the collective 

imagination of the past in a way that is truly fascinating for the literary scholar (and somewhat alarming for the 

historian).” Astrid ERLL, „Literature, Film, and the Mediality of Cultural Memory”. In: Cultural Memory 

Studies: An International and Interdisciplinary Handbook, szerk. Astrid ERLL és Ansgar NÜNNING. Berlin, 

New York: De Gruyter, 2010. 389–398. 



 20 

rétegeket azonosítsuk – és megmutassuk, milyen képi logikával tud az animáció emlékezni 

arra, amit más médiumok nem tudnak elmondani.  

Felvetődik a kérdés: miként képes egy absztrakt művészeti alkotás történetileg konkrét 

eseményekre utalni? Az absztrakció elsődleges jellemzője ugyanis éppen a történeti 

referencialitás látszólagos felfüggesztése – hiányoznak belőle az explicit ikonográfiai elemek, 

a meghatározható tér- és időbeli koordináták. Ennek ellenére az absztrakt vizualitás érzéki, 

formai és affektív szinten mégis képes történelmi tapasztalatokat közvetíteni. Az elemzés 

során négy alapvető formai-emlékezeti működésmód különíthető el. Az első a testpoétikai 

stratégia, amelyben az animáció nem csupán ábrázolja, hanem érzékileg testesíti meg az 

emlékezést: a test torzulása, túlmozgása vagy bénultsága nem stilisztikai játék, hanem a 

trauma, elfojtás és szorongás testi hordozója. A második a térpoétikai stratégia, amely az 

animált tértapasztalatot vizsgálja – nem mint háttérelem, hanem mint ideológiailag telített és 

érzékileg sűrű térkonstrukció, amelyben a múlt megőrződik: zárt, klausztrofób vagy 

labirintusszerű terekben. A harmadik működésmód az időpoétikai stratégia, amely az 

emlékezés sajátos ritmikáját vizsgálja: az idő nem halad lineárisan, hanem megszakad vagy 

ciklikusan ismétlődik. Végül a képfelület- és anyaghasználati stratégia esetében a múlt magán 

a képen hagy nyomot. Az anyag textúrája, a kézzel rajzolt vagy karcolt képfelület vizuális 

többlete a történelmi trauma fizikai jelenlétét is érzékelteti. 

 

 

6. Eltérések és hasonlóságok 

 

6.1. Stúdiókontextus 

 

A szocialista államok animációs filmipara a 20. század második felében centralizált, 

államilag irányított stúdiórendszer révén működött stúdiókban (Pannónia Filmstúdió, Se-Ma-

For, Studio Filmów Rysunkowych, Tallinnfilm, Zagreb Film). A filmgyártás minden formája 

állami monopólium volt, mely intézményesen beágyazódott az ideológiai apparátusba. 

Paradox módon azonban éppen e szigorúan szervezett keretek között alakult ki a szerzői 

autonómia biztonyos tere. Míg az élőszereplős játékfilmeket szigorúan ellenőrizték, a 

rajzfilmgyártás másodrendű, szórakoztató műfajként volt jelen az állami kulturális 

stratégiákban. A stúdióvezetés – miközben az oktató- és gyermekfilmek előállítását támogatta 

– gyakran nem fordított figyelmet a szerzői rövidfilmek kritikai töltetére. Bár ezek a művek 

gyakran nem kerültek széleskörű forgalmazásba, az alkotók, fesztiválok és archiváló 

intézmények révén a társadalmi emlékezet vizuális rétegévé váltak, és a rendszerváltás után 

újraértelmeződtek mint képi tanúságtételek egy totalitárius korszakról. 

Az állam által támogattott stúdiók biztos hátteret jelentettek a művészeknek, egyben 

tartalmi és formai cenzúrát is. Ebben az időszakban (1950-es évek vége – 1989) terjedt el a 

rövidfilm műfaja – ebben kisebb volt a gazdasági kockázat, a Központ számára könnyebben 

átlátható és felügyelhető munkafolyamat volt, az alkotók számára pedig jobb lehetőséget 

nyújtott a szerzőiség kibontakoztatásához, mint egy egészestés animáció. Amint azt Ismail 

Xavier a filmes történelmi allegóriákról írt tanulmányában kifejti, a modern kori allegória a 

szociális krízis és az értékek mulandóságának kifejezéséhez áll közelebb, ekképp különösen 

hangsúlyossá válik a kapcsolata a töredezettség-érzéssel, a diszkontinuitással és az 

absztrakcióval.17 William Moritz pedig a kétértelműség fontosságára fekteti a hangsúlyt, az 

allegóriának arra a huszadik századi tulajdonságára, ami miatt megfejtésért kiált, ugyanakkor 

 
17 „Allegory has acquired a new meaning in modernity -more related to the expression of social crisis and the 

transient nature of values, with special emphasis given to its connection with the sense of the fragmentation, 

discontinuity, and abstraction”. Ismail XAVIER, „Historical Allegory”, in A Companion to Film Theory, szerk. 

Toby MILLER és Robert STAM (Oxford: Blackwell Publishing, 2007). 



 21 

le is perget magáról mindenfajta interpretációt: „Egy összetett nemlineáris struktúrát állít fel, 

amelyet a nézőnek kell megfejtenie, ami (1) megnehezíti a cenzúra számára a betiltást, mivel 

önmagában egyetlen alkotóelem sem szabályellenes, az egész jelentése pedig bizonytalan, 

valamint (2) megköveteli a nézőtől a norma megkérdőjelezését, ami önmagában is felforgató 

cselekedet18”.  

 

 

6.2. Generációs különbségek 

 

A filmek vizsgálatakor fontos lehet figyelembe venni a generációk közötti 

különbségeket is, hiszen az alkotók eltérő társadalmi-politikai kontextusokban 

szocializálódtak, különböző történelmi tapasztalatokat éltek át, és más-más módon 

viszonyulnak a múlt feldolgozásához. A generációs eltérések nem csupán az életkorhoz, 

hanem az adott politikai rendszerhez, illetve annak változásaihoz való viszonyulásban is 

megmutatkoznak. Mindez hatással van az emlékezet formáira és médiumaira is: más 

struktúrában szerveződik az emlékezet, eltérő vizuális stratégiák jellemzik a különböző 

korszakok alkotóit, és ezekhez különféle motivációk társulnak. A töréspontok tehát nem 

pusztán személyes élettörténeti különbségekből, hanem kollektív tapasztalati mezőkből is 

erednek. Ezek a különbségek az animációk formanyelvében, narratív struktúráiban és reflexív 

stratégiáiban érhetők tetten, eltérő emlékezeti pozíciókat hozva létre.  

Az 1950–60-as években alapított stúdiók első nemzedéke (születés: 1920–1935 körül) 

– akik a kommunista modernizáció optimizmusában szocializálódtak – még a 2. világháború 

előtti polgári társadalom értékrendjét közvetíti, a veszteség saját tapasztalat. Formanyelvükre 

nem annyira jellemző a stiláris kísérletezés, de nagy technikai tudással rendelkeznek. 

Műveikre a parabolisztikusság és a klasszikus narratíva jellemző (Jiří Trnka, Macskássy 

Gyula, Dušan Vukotić). A második generáció (születés: 1935–1945) már megélte a szovjet 

típusú diktatúra stagnálását és a csalódásokat (pl. 1956, 1968). Ezek az ironikus, groteszk 

szemlélet felerősödését eredményezik. Náluk már burkoltabb a rendszerkritika, és jellemzőbb 

a formai kísérletezés (Jan Lenica, Zbigniew Rybczyński, Macskássy Katalin, Kovásznai 

György). A harmadik generáció (születés: 1945–1955) elutasítja a lineáris történetmesélést, 

műveikre a politikai szkepszis jellemző, a rendszer logikájának abszurditását leleplező 

gesztusok. Tér-idő-test absztrakciók, dekonstruktív formanyelv. Ez már nem kísérletezés, 

hanem szatirikus torzítás (Priit Pärn, Igor Kovaljov, Orosz István). 

 

 

6.3. Tematikus és stilisztikai tipológiák 

 

A szerzői animációk „nyitott műként” működnek: többértelmű, fragmentált, 

szimbolikus művek. A film emlékezetéhez a néző „kulcsa” is szükséges. A nézői háttér 

(kulturális kompetencia, történelmi tudás, személyes élmények) meghatározó, de a 

műélvezethez nem feltétlenül szükséges. Az ú.n. „sorok között olvasás” a kortárs befogadók 

magas szintű szemiotikai érzékenységét feltételezte. A cenzúra és a metaforikus beszédmód 

olyan nézői stratégiákat alakított ki, amelyek ma már nem automatikusak. Egy műben a múlt 

feldolgozása például gyakran utalt a jelen politikai valóságára, a főhős elnyomása egy 

totalitárius rendszer által nemcsak egyéni tragédiát jelentett, hanem a rendszer kritikáját is. 

 
18 „It sets up a complex non-linear structure that the viewer must decipher, which (1) makes it hard for a censor 

to ban since no individual element is obviously against the rules and the overall meaning is uncertain, and (2) 

requires the viewer to question the norm, which is a subversive act in itself.” William MORITZ, „Narrative 

Strategies for Resistance and Protest in Eastern European Animation”, in A Reader in Animation Studies, szerk. 

Jayne PILLING (Sydney: John Libbey Cinema and Animation, 1999). 



 22 

Fontos volt az irónia, a szimbólumok, a kétértelműség és a sejtetés értelmezésének képessége. 

Ez a kompetencia nemcsak szellemi éberséget, hanem bátorságot és közösségi érzéket is 

igényelt (a titkos olvasat közösségi élménnyé vált). A mai néző – különösen az utódgeneráció 

vagy a kelet-európai régió történelmi traumáiban nem jártas közönség – nem mindig 

rendelkezik kontextuális tudással, így az értelmezés helyére gyakran érzéki rezonancia vagy 

zavar lép. Az affektív olvasás azonban lehetővé teszi, hogy a néző értelmezés nélkül is átélje a 

látottakat.  

A kelet-európai szerzői animációk tematikai sokszínűsége mögött jól azonosítható 

ismétlődő motívumkörök és társadalomkritikai fókuszok húzódnak meg. Ezek nem hivatalos 

tematizálás szerint, hanem a filmek rejtett szerkezete, képi nyelve és visszatérő vizuális 

metaforái alapján csoportosíthatók. A tematikus csoportosítás nemcsak taxonómiai, hanem 

értelmezési szempontot is nyújt: feltárja az ismétlődő kulturális motívumokat, összeköti a 

forma és a tartalom ideológiai működését, és lehetővé teszi a kollektív vizuális emlékezet 

mintázatainak leírását. A különféle stílusok más-más módon viszonyulnak a múlt 

reprezentálásához, és különböző emlékezeti stratégiákat aktiválnak a nézőben. Ha nézői 

szempontból, élménystruktúrákra bontva vizsgáljuk meg őket, feltárhatjuk, hogyan hatnak 

ezek a filmek affektíven, ideológiailag és érzékileg. 

 

 

7. Szószedet az elméleti keretrendszer pontos értelmezéséhez 

 

Affektív emlékezet, affektív archívum = A traumatikus múlt nem narratív, hanem 

érzéki–vizuális lenyomatai. Aleida Assmann a rögzített kulturális emlékezet (pl. film, tárgy, 

kép) és az affektív emlékezet (érzelmi lenyomat) kettős működését írja le. 

 

Emlékezeti helyek (lieux de mémoire) = Pierre Nora francia történész szerint a modern 

társadalmak már nem „élő” kollektív emlékezettel rendelkeznek, hanem mesterségesen 

rögzített és reprezentált emlékezethelyekkel. Az emlékezeti hely nem feltétlenül konkrét 

helyszín, hanem bármilyen forma, objektum, gesztus vagy médium, amely az emlékezés 

hordozójává válik. 

 

Kolonialitás = Mignolo és Quijano fogalma azokra a strukturális hatalmi viszonyokra 

utal, amelyek a modernitással együtt járó tudáshierarchiák, nyelvi dominanciák és kultúripari 

uralmi mechanizmusok formájában működnek 

 

Kollektív emlékezet = egy társadalmi csoport közös emlék-, tudás- és 

információkészletét jelenti, amely jelentős mértékben kapcsolódik a csoport identitásához 

 

Kommunikatív emlékezet = Jan Assmann meghatározásában a rövid távú, élő 

tapasztalatra épülő, generációkon belüli tudás 

 

Kulturális emlékezet = Jan Assmann meghatározásában a hosszú távú, intézményesen 

és médiálisan rögzített tudás, amely identitásképző és újraértelmezhető módon tartja életben a 

múltat 

 

Leválás (Delinking) = Walter Mignolo dekolonialista fogalma, amely szerint el kell 

szakadni a nyugati modernitásra épülő tudásrendszer alapjaitól, és lehetőséget kell teremteni 

az intellektuális autonómiára és alternatív tudásformákra 

 



 23 

Mnemopoétika = az emlékezés formanyelve. A kifejezést Astrid Erll és más kulturális 

emlékezetkutatók használják arra, hogy megkülönböztessék az emlékezés tartalmi oldalát a 

formai oldalától. Hogyan válik egy forma emlékezeti hordozóvá – akkor is, ha nincs benne 

konkrét történelmi tartalom? 

 

Tértermelés  = Henri Lefebvre szerint a tér nem semleges háttér, hanem társadalmi 

gyakorlatban létrejövő, ideológiailag átitatott konstrukció. Három szintet különít el:1. 

élményként megélt tér (perceived space), 2. tervezett, kontrollált tér (conceived space), 3. 

művészi, ellenálló tér (lived space) 

 

Trauma = súlyos esemény, strukturálatlan, kimondhatatlan tapasztalat. Marianne 

Hirsch szerint generációkon át örökölhetők, képi érzetekként működnek 

 

Tudásgyarmatosítás (Epistemological Colonialism) = Egy tudásrendszer 

felsőbbrendűségének állítása, amely marginalizálja és gyakran eltünteti a világ megértésének 

alternatív módjait. 

 

Túlélő képek (survivor images) = Marianne Hirsch szerint azok a vizuális 

reprezentációk, amelyek nem pusztán dokumentálják a múltat, hanem érzéki módon tovább 

hordozzák a trauma lenyomatát. Ezek a képek gyakran nem közvetlenül a trauma 

szemtanúitól származnak, hanem az utólagos generációk alkotják meg őket – empátiával, 

képzelőerővel, affektív azonosulással (postmemory) 

 

Utóemlékezet (Postmemory) = Marianne Hirsch az utóemlékezet fogalmával arra utal, 

hogy a fiatalabb generációk olyan traumákat „örökölnek”, amelyeket nem közvetlenül éltek 

át, de amelyek történetek, képek, vagy érzelmi viszonyulások révén interiorizálódnak, 

mediális és emlékezeti terekbe íródnak 

 

 

 

 

 

 

          
 

     Priit Pärn: Reggeli a szabadban (1987) 

 



 24 

ESETTANULMÁNYOK 

 

8. „Művészi sokszínűség – egységes társadalmi feladat” 

 

Egy Pannónia Filmstúdióban 1974-ben elhangzott beszélgetés19 betekintést nyújt abba, 

hogyan gondolkodtak a korszak vezető animációs művészei saját társadalmi szerepükről, 

esztétikai felelősségükről és a szocialista állam viszonyrendszerében betöltött funkciójukról. 

Főként Szabó Sipos Tamás és Jankovics Marcell megszólalásaiból rajzolódik ki egy sajátos 

értelmiségi szerepfelfogás, amely túlmutat a művészet esztétikai autonómiáján. Szerintük az 

animációs filmek nem csupán vizuális alkotások, hanem társadalmi visszajelző 

mechanizmusok, amelyek a korszak politikai rendszerének belső logikáján belül, de azt mégis 

megkerülve próbálnak társadalmi jelenségekre reagálni. Szabó Sipos Tamás: „Többről van itt 

szó, mint szórakoztatásról. Amikor elkezdek írni egy filmet, akkor két évvel későbbi politikai 

szituációt kell figyelembe vennem, mint amikor a film megjelenik. Ez nem olyan egyszerű. 

Nagyon oda kell figyelni, mert itt nem azon nevetnek, hogy valami groteszk, hanem azon, hogy 

igaz. Nagyképűen hangzik, de tulajdonképpen a művészetért némi kárpótlás, hogy szeretek 

ennek a társadalomnak az ügyeivel foglalkozni. Úgy fogom fel a sorozatot, mint amikor hidat 

építettem, meg gyárat. A formateremtői belső aktusról, a művészi munkáról le kellett 

mondani, de talán kárpótol az a hazafiúi érzés, hogy odafigyeltek, rétegtől és beállítottságtól 

függetlenül.” A rendező tudatosan tekint magára a társadalom reflexiós mechanizmusaként, 

aki képes a hatalommal való párbeszéd, a művészi autonómia és a közösségi felelősség 

összekapcsolására. A korszellemben fogant építőmunkás-hasonlat jelzi a társadalmi 

felelősségérzet mértékét, a sorozatrajzolás egyszerűen hasznos tevékenység a köz javára, ami 

miatt a művészi ambíciókat is félre lehet tenni. Szabó Sipos Tamás: „Dokumentumot rajzolni 

meglehetősen visszás eljárás. Hitelrontó. Ebből következik viszont, hogy a jelenséget 

megfoszthatja egyediségétől, és általános szférákba emelheti. Jelképpé tudja sűríteni. Egyedi 

dokumentumokat soha nem képes a rajzfilm alkotni, csak gondolati dokumentumokat.” Ez a 

megközelítés pontosan mutatja az animáció emlékezetpolitikai státuszát. A rajzfilm nem 

rögzít tényeket, nem szolgáltat adatokat, nem rekonstruál valós eseményeket, ehelyett 

metaforikus szinteken jelenít meg kollektív érzéseket, hangulatokat, társadalmi 

tapasztalatokat. A rajzolt valóság nem a konkrét történetírás része, hanem a közösségi 

tudattalan dokumentuma. A gondolati dokumentum kifejezés a Marianne Hirsch-féle 

utóemlékezet fogalommal is rokon: a mű nem az átélt történelmet rögzíti, hanem a későbbi 

generáció által érzelmileg internalizált és képileg újratermelt kollektív tapasztalatot. 

A rendezők pozícióját meghatározza egy sajátos viszony a hatalomhoz. Jankovics 

Marcell: „A szociográfiai indíttatású filmek igazi közönségüket a társadalom irányítóiban 

találják meg. A Gombnyomásra20 például a jövő generációjának formálóihoz szól. Ezek a 

filmek nem a szokványos értelemben vett közönségfilmek; a társadalom vezetésébe szólnak 

bele. Mint ahogy az okos udvari bolond a király mindennapi problémáiba beleszól.”  

Az ironikus hasonlat megvilágítja azt a kettős kulturális szerepet, amelyet az állami 

stúdiókban dolgozó művészek betölthettek: egyszerre voltak a rendszer részei és annak 

kritikusai. Az animáció lehetőséget teremtett arra, hogy a „visszafelé áramló információ” – 

tehát a társadalom tapasztalatainak visszacsatolása a hatalomhoz – képi formát öltsön, 

visszabeszéljen. Az animáció így mediátorként működik a hivatalos ideológia és a társadalmi 

valóság között. Ez a szerep felfogható úgy is, mint a „lelkiismeret intézményesített poétikája”: 

a rendezők nem destruktív ellenzékiek, hanem konstruktív közvetítők, akárcsak az 

udvaroncok által lesajnált udvari bolond, aki olyasmivel is szembesítheti a királyt, amivel a 

 
19 „Művészi sokszínűség – egységes társadalmi feladat. Beszélgetés a Pannónia Rajzfilmstúdióban”, 
Filmkultúra, 2. sz. (1974): 65–73. 
20 Macskássy Katalin 1973-as filmje 



 25 

nála előkelőbb pozícióban lévők nem merik. Szabó Sipos Tamás: „A társadalom lelkiismerete 

nem elérhető forma. Ha az udvari bolond funkció jó, akkor a világ legrangosabb funkciója. 

Enélkül társadalom nem létezhet. A viszszafelé áramló információk sűrített formája nélkül 

állami vezetés nem funkcionálhat egészségesen. Amikor megszólal egy film, hogy valamilyen 

bajt jelentsen, ez nagyon fontos ügy. A nyilvánosság előtt elhangzott bizonyos közlések a 

kérdéseknek nagy súlyt adnak, s ha a kérdések elhangzottak, a választ többen várják.” Ebben 

a gondolatban az animáció nemcsak reaktív médium, hanem proaktív társadalmi szereplő. Ez 

egybeesik a korszak értelmiségi felelősségvállalásának képével: a művész nem a rendszer 

szolgája, de nem is a nyílt ellenzéke – inkább a hatalom felelősségére emlékeztet. Mivel az 

állami tulajdon kiszorította a tőkés osztályt, a létező szocializmusban az értelmiség vált az új 

osztályhatalom fő kedvezményezettjévé, a tudás és kultúra állami intézményeinek kezelőjévé 

– erről szól Szelényi Iván és Konrád György 1978-ban megjelent könyve, Az értelmiség útja 

az osztályhatalomhoz21. Szabó Sipos véleménye egybecseng Szelényiék kelet-európai 

szocialista gazdaságról alkotott véleményével, miszerint az értelmiségi – teleologikus 

redisztributor – az, aki a gazdasági és kulturális javakat elosztja az általa meghatározott 

társadalmi célok alapján. Részérdekeit alárendeli a társadalom összérdekének. Bár az 

animáció közvetve „a néphez” szól, a Pannónia rendezői nem az alacsony kultúra 

kiszolgálását tekintik céljuknak. Az ún. gyermekfilmek is társadalomelméleti víziók hordozói, 

ahogyan a Macskássy Katalin-féle filmkészítési módszer tanulságaiból a pedagógusoknak, 

döntéshozóknak, szülőknek kell okulnia Jankovics Marcell szerint. A rendezők a rajzfilm 

műfaját komplex, rétegzett kommunikációs eszközként értelmezik. A beszélgetés utolsó 

szakaszában a stúdió kollektív kreatív működéséről is képet kapunk: Szabó Sipos Tamás: „A 

Stúdió az intakt személyiségek dialektikus egységeként jött létre, megőrizzük személyiségünk 

különbözőségét, hadakozva és megbékülve. Dialektikusan. A folklórt illetően nem arról van 

szó, hogyan használjuk fel a tulipános ládát és a rátétes szűr-motívumot, hanem hogy belülről 

át tudjuk-e élni ezt a magatartást.” Ez a kijelentés a formaetika kérdésére világít rá. A 

népművészet vagy folklór elemei nem díszletként szolgálnak, hanem belülről jövő 

identitásgyakorlatként. Az animációban tehát nemcsak a tartalom társadalomkritikus, hanem a 

sokszínű formanyelv is sajátos nyelvi ellenállásként működik – elhajlásként a homogén, 

ideologikus vizualitás elől. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     
         

   Macskássy Katalin:  

   Nekem az élet teccik nagyon (1977)

 
21 KONRÁD György és SZELÉNYI Iván, Az értelmiség útja az osztályhatalomhoz (Párizs: Európai Protestáns 

Magyar Szabadegyetem, 1978). 



9. A gyerekhang mint a kulturális emlékezet mediátora 

 

 9.1. Macskássy Katalin (1942 – 2008) 

 

Macskássy Gyula lánya, Macskássy Katalin újságíró szeretett volna lenni, de az 

interjún elbukott – nem megfelelő személyt nevezett meg példaképnek. Rövid ideig a Balázs 

Béla Stúdió (BBS) különutas alakja volt, akárcsak a képzőművész Háy Ágnes, aki jellegzetes, 

strukturalista mozgású, vonal alapú grafikai stílusát az Egy különc úr naplójából (1972) című 

animációjában járatta csúcsra. A szintén dokumentumfilmesnek készülő, később animációs 

filmrendezővé vált Reisenbüchler Sándor is itt készítette első filmjét, az Egy portré 

századunkból-t (1965). A BBS a magyar filmművészet egyik legsajátosabb intézménye volt, 

amely az 1960-as évek végétől az 1980-as évek végéig nemcsak tehetséggondozó 

műhelyként, hanem az államszocialista kultúra kritikai vizsgálatának fórumaként is működött. 

Az 1968-69 körül bekövetkező generáció- és szemléletváltás nyomán olyan ellenzéki-

értelmiségi karaktert öltött, amely tartósan meghatározta arculatát. Az alkotók – többségükben 

fiatal, frissen végzett rendezők, képzőművészek, filozófusok és szociológusok – egy alternatív 

nézőpont megfogalmazására törekedtek. A kultúrpolitika akkor még bátorította is az alkotókat 

úgynevezett „kérdező” (vagy „cselekvő”) filmek készítésére, melyek a magyar közelmúlttal 

vagy a jelen társadalmi problémáival foglalkoztak. Persze csak bizonyos keretek között, olyan 

tabutémák kerülésével, mint a szovjet megszállás vagy az 1956-os események forradalomként 

történő értelmezése. A ’70-es évekre a szociológiai dokumentarizmus vált a domináns 

stílusirányzattá, amely az oktatási rendszer, a szociális mobilitás, a lakhatás és az 

életkörülmények strukturális elemzését tűzte ki célul. A dokumentumfilmes munkák sok 

esetben kutatásokra épültek, a filmek társadalomtudományos megalapozottsággal közelítettek 

tárgyukhoz. Ez az eljárásmód átszivárgott a fikciós filmek és a társművészetek felől érkező 

kísérleti filmek világába is. Utóbbi kategóriába tartozott az animáció, amely bár nem tartozott 

a BBS centrális profiljához, mégis jelentős munkák születtek ezen a területen.  

Macskássy Katalin Pannónia Filmstúdióban rendezett munkái is szorosan 

kapcsolódnak a dokumentarista hagyományhoz. Az általa teremtett műfajban 

gyereknézőpontból, a gyerekek vizuális világa révén kapunk képet a társadalmi-történelmi 

kontextusról. A különböző korosztályokhoz tartozó gyerekek nemcsak önmagukról, hanem a 

társadalom kollektív vágyairól és félelmeiről is vallanak. A rajzok naivitása és a 

gyerekhangok narrációja mögött súlyos családi vagy rendszerszintű problémák feszülnek, ami 

által a filmek multivokális emlékezeti médiumokká válnak. A gyermeki vagy kisebbségi 

identitások performatívak, töredezettek, gyakran ironikus távolsággal jelennek meg, ami egy 

konstruált identitást eredményez, amely megkérdőjelezi a hatalom által normatívnak tartott 

identitásképet. A Macskássy-filmek narratív alapúak, nem annyira hangsúlyos benük a 

vizualitásba kódolt burkolt üzenet, emiatt könnyebben adják magukat a konkrét tartalmi 

elemzéseknek. 



 27 

9.2. Nekem az élet teccik nagyon (1977) 

 

 

    
 

 

A filmet a komlói Fürst Sándor Általános Iskola 9–14 éves tanulói rajzolták azon 

levelek alapján, amelyekben életükről vallottak. Befejezésül magukkal a gyerekekkel is 

megismertet a film, amint a Pannónia Filmstúdióban a film fázisrajzait készítik, miközben 

arról beszélnek, hogy mik a terveik, ha felnőttek lesznek22. A gyerekek a Pécs melletti 

bányatelep lakói. Monológjaikban megjelenik a szocialista társadalom mobilitásígérete, de 

már billeg a léc: a munkásosztály felemelkedése vágykép, azon belül a cigányoké majdnem 

lehetetlen. A mobilitás formálisan létezik, de struktúrák szintjén zárva van. A térség tipikus 

szocialista ipari zóna: a bányászat jól bérező munkát ad, de egyúttal alacsony státuszú, 

egészségtelen, izolált világba zárja be az itt dolgozókat. A romák számára ez az egyetlen 

integrációs lehetőség, így a gyerekek gyakorlatilag a bányába születnek bele. A rendszerváltás 

után ezek a bányák bezártak, így az egyetlen kitörési út is megszűnt – munkanélküliség, 

eladósodás, szegregációs spirál. A film időszaka egyfajta illúziók vége előtti pillanat: a 

gyerekek még hisznek a jövőben, de a struktúra már zárul mögöttük. 

Ami a gyermeki beszédmód miatt elsőre asszociatívnak vagy „mesésnek” tűnik, az 

valójában szociális és pszichológiai mélyfúrás. A film befogadója előtt kirajzolódik egy 

szegregált, infrastrukturálisan alacsony szintű lakókörnyezetet, ahol este veszélyes egyedül 

közlekedni, nincs közvilágítás, nincs közbiztonság, sok a részeg. „Világgá akartam szaladni... 

de utolértek” – mondja egy kislány. A háttérben fizikai erőszak vagy retorzió sejthető. 

Ugyanő szemtanúja a prostitúciónak, amely közvetlenül a lakókörnyezetében történik: „(...) a 

telepen a kurvák leállítják az autókat, felhúzzák a szoknyájukat. Van egy olyan lány a telepen, 

aki 100-200 forintért elmegy. Ha meg értük jönnek, elmennek, elbújnak a hegyekbe.” Nem 

csoda, ha fantáziájában egy erős traumafeldolgozó metafora jelenik meg: a boszorkány a 

társadalmi, szexuális, érzelmi veszély szimbóluma, a gyerek kiszolgáltatottságának 

elbeszélhetetlen kódja. Elrabolja a gyereket, és miután visszahozza, az „másik fejjel” tér 

 
22 „»Nekem az élet teccik nagyon «. Macskássy Kati filmjének szövege”. Valóság. aug. (1977). 88. 



 28 

vissza. Az elvitel-visszahozás motívuma érzelmi disszociációként értelmezhető, a „másik fej” 

pedig lehet a trauma utáni személyiségváltozás képi megfelelője. A fizikai, érzelmi 

elhagyatottság sok gyereknek alapélménye. Egyszerű, tárgyilagos közlésekben hangzanak el a 

világképüket strukturáló töréspontok. A gyerekek sorrendbe állítják bánataikat, ahogy egy 

naplóban vagy terápiás ülésen szokás – ez a strukturálási képesség a feldolgozás egyik jele, 

ugyanakkor mély érzelmi sebekről árulkodik. Nem ítélnek, csak megfigyelnek: naturalizált 

szociális tényként írják le a rendszerszintű marginalizálódást, esztétikusan egy erőszakos 

eseményt (a kocsmai késelésen „szép” a piros vér). Ez a túlélési technika a környezeti ingerek 

pszichés feldolgozását szolgálja. 

A pozitív teret és érzelmi ellenpontot a természet, a játék, az iskola – és a közös 

rajzfilmkészítés adják. Az étel mint örömforrás testi és érzelmi stabilitást jelent, amolyan 

kultúrán belüli horgony. A tyúkhúsleves a gondoskodás és ünnep megtestesítője – 

valószínűleg a kevés kivételes pillanat egyike, amikor a gyerek otthon érzi magát. A gyerekek 

által elmondott szövegek egyszerre tükrözik a hátrányos helyzet és az esztétikai érzékenység 

ambivalenciáját. Egy sajátos kreatív szegénységnyelvet konstruálnak, amely nem a hiány 

regiszterében, hanem a túlélés affektív és képi nyelvén működik. Több gyerek említi kedvenc 

színét vagy a rajzolás élményét mint elsődleges örömforrást: „Kedvenc színem az élénk 

rózsaszín, szerintem komplementer színével, a zölddel a legszebb. (...) Égkéket és rózsaszínt 

mindig kérek a tanárnénitől, hogy otthon egész életembe tudjak festeni. (...) Nagyon szeretek 

festeni, kedvenc festőm Paul Klee”. A komplementerszín fogalmának használata nemcsak a 

tanult fogalmat, hanem reflexív színérzékenységet is mutatja. Klee megnevezése erős alkotói 

énképről és a magaskultúra felé nyitásról tanúskodik. A festés a világ strukturálásának egyik 

módja, olyan tevékenység, amely kívül van a társadalmi valóságon. Ez a képi világ nem 

valóságpótlék, hanem valóságalakítás – a nyelvi és vizuális kreativitás révén a gyerekek saját 

tér- és identitáskonstrukciókat hoznak létre, miközben az affektív nyelv kompenzálja is a 

társadalmi artikuláció hiányát. Az asszimiláció, önazonosság, stigmafeldolgozás és jövőkép 

kérdései gyermeki nyelven, de felnőtt komplexitással jelennek meg: a gyerekek nemcsak 

áldozatai, hanem értelmezői is saját társadalmi helyzetüknek. A traumáka (alkoholista vagy 

családelhagyó szülő, szülő halála, agresszió a telepen, prostitúció, állandó költözködés, 

lakástalanság, éhezés, megbélyegzés) különböző megküzdési stratégiákkal válaszolnak: az 

esztétikai tudatosság és kreatív önkifejezés, a belső elhatárolódás, az asszimilációs késztetés, 

a generációs ugrás vágya, egy ellen-narratíva kiépítése vagy a csoportstigma meghaladására 

való törekvés egyaránt jelen van. A család mindig központi helyet foglal el: vagy veszteség, 

vagy megtartó erő.  

A szövegekben a kollektív társadalmi trauma – szegénység, rasszizmus, kirekesztés – 

egyéni történetekké alakul. A gyerekek sokszor a kollektív, átvett emlékezetből formálnak 

identitást, pl. az „öreganyám szerint” narratív transzgenerációs emlékezést jelöl, ahol a 

nagyanya a kulturális memória közvetítője. Az identitás kulturálisan formált emlékezeti 

képeken keresztül képződik meg. A gyerek affektív narratívában fogalmazza meg, ki ő és 

honnan jött: „A cigányok indián országban éltek, aztán jött egy nagy szél és szanaszét fújta a 

cigányokat. Azután elállt a szél és ide leestek. Szerintem azért jöttek el onnan, mert az eső 

beesett a házukba. Azt gondolták, itt jobban fogják magukat érezni. A tengeren is át kellett 

jönniük, azon egy kicsit nehéz volt, de csináltak egy nagy hidat és azon jöttek. Aztán mindig az 

erdők mellett vándoroltak. A cigány egy vándor nép.” A népi mitológiába burkolt 

identitásépítésben történelem, mítosz, származástörténet és migráció motívumai sűrítődnek. A 

városba jutás mint a felemelkedés, a mobilitás vágya jelenik meg: „Én már egyszer voltam 

Pécsen, de ha nagy leszek, sok pénzem lesz és nagy utazásokat fogok tenni. Még Pestre is 

felmegyek és megnézem a hidakat.” A fővárosba eljutni a legmerészebb álom megvalósulását 

jelenti. A komlói Fürst Sándor Általános Iskola cigányosztályának tíz tanulója akkor járt 

életében először a fővárosban, amikor a film felvételei készültek. 



 29 

 A Nekem az élet teccik nagyon nehéz körülmények között élő szereplői a film 

készítésekor életük kivételesen boldog korszakát élték. Tudni lehet, hogy bár jövőképük volt, 

igazi kitörési lehetőségük nem: a forgatás utáni években még a pincérségig sem vitték, a 

komlói bányákba kerültek valamennyien. „Egy napon egy gyerek azt mondta rám, hogy hülye 

cigány vagyok. Én megfogtam a gallérját és jól összeráztam. Ha egy ember volna itt, amelyik 

meg tudná magyarázni, talán megmagyarázná, de én nem tudom, hogy van ez.” A rasszista 

beszédmódra az áldozat fizikai agresszióval reagál, mert nyelvi, intézményes védelmi 

eszközök nem állnak rendelkezésére. „Azért más a cigány meg a magyar, mert a cigány az 

cigány és fekete, a magyar meg magyar és nagyobb háza van. És a cigány nem úgy öltözik, 

mint a magyar, és a vérük sem egyforma, máshogy van a cigány szervezet meg a magyar.” Ez 

egyszerre mutatja az internalizált rasszista kliséket és a differenciált gondolkodás csíráit. A 

„vér” és „öltözködés” emlegetése felnőtt diskurzusok ismétlése, ami után egyfajta feloldás 

következik, amely gyermeki nyelven mondja ki a társadalmi egyenlőtlenség elleni vágyat: „a 

magyarok is emberek, meg a cigányok is”. Pierre Bourdieu szociológus megállapítása 

szerint23 habitusunk társas világunk és történetünk belénk égő lenyomata: tapasztalataink és a 

bennünket érő hatások alakítják. Habitusunk jelöli ki, hol van a helyünk a világban – ez több, 

mint szocializáció, ez maga az identitásunk. Amíg a megszokott közegünkben mozgunk, jól 

működünk, amikor kimozdítanak ebből, kibillen a habitusunk. A társadalmi mobilitáshoz nem 

csak gazdasági vagy oktatási lehetőségek kellenek, hanem kulturális kódokhoz való 

hozzáférés is, azaz: nyelvhasználat, viselkedésnormák, intézményes kapcsolatok, 

önprezentációs technikák. A Nekem az élet teccik nagyon gyermekeinél jól látszik: vágy van a 

polgári létre („építek házat”, „leszek pincérnő”, „elmegyek hajóvezetőnek”), de a hozzáférés 

nemcsak fizikai, hanem szimbolikus síkon is hiányzik. A gyerekek úgy képzelik el a 

társadalmi felemelkedést, mint egy történetet: ló → fuvar → pénz → ház. Ez a narratíva 

hiányolja azokat a láthatatlan kapukat, amelyeket a többségi társadalom ösztönösen használ. 

Bár a hivatalos szocialista propaganda nem ismerte el a roma etnikumot külön kisebbségként, 

csak mint „hátrányos helyzetű szociális csoport”, ez épp azt jelentette, hogy nem volt 

kisebbségi önreprezentáció, nem volt államilag támogatott roma értelmiségképzés, a 

nyilvános diskurzusból hiányzott a roma identitás nyelve, és a romák kollektív múltját és 

jelenét a csend és elhallgatás jellemezte. A gyerekek által megfogalmazott szerény vágyak – 

pincér, sofőr, festő, kőműves – nem is célok, hanem határvonalak. Nem a lehetőségek 

maximumát, hanem a társadalmi elfogadottság minimális szintjét képviselik. A szocialista 

állam retorikájában deklarálta ugyan az egyenlőséget – minden gyermek tanulhat, dolgozhat, 

„emberré válhat” – de a roma lakosság számára ez a társadalmi szerződés sosem vált 

érvényessé: a rendszer munkaerőként kezelte őket, nem állampolgárként. A ’60-as évektől 

kezdve zajló „romaintegráció” a fizikai munkaerő beillesztését célozta (pl. bányák, építőipar), 

de nem társadalmi felemelkedést. Az iskolázás csak az alsó fokig volt elérhető: a ’80-as évek 

végére is jellemző volt a szegregált vagy leszakadó oktatás. A „kisegítő iskolákba” irányított 

gyerekek (gyakran szociális, nem értelmi okokból) előre determinált pályára kerültek. A késő 

szocialista korszak gyermekképe is kettős volt: ideológiailag a gyermek a „holnap embere”, a 

„jövő záloga” volt, akit az iskola, az úttörőmozgalom és a munka becsületére nevelt 

társadalom alakított. A valóságban azonban a gyerekeket gyakran instrumentálisan kezelték, 

nem kaptak valódi figyelmet vagy teret. A nevelés célja a fegyelem, az alkalmazkodás és a 

kollektív szellem erősítése volt – gyakran a belső érzelmek, félelmek vagy traumák 

elfojtásának árán. A gyermeki nézőpont ebben a filmben nem magyarázza, hanem 

megtapasztaltatja a roma kissebségi lét affektív szerkezetét, mivel éppen olyan marginális és 

alulnézeti, mint az – vagyis rokonpozíció.  

 
23 Pierre BOURDIEU, Social Space, Physical Space and Habitus. Vilhelm Aubert Memorial lecture, Report 10 

(1996), 87–101. 



 30 

9.3. Ünnepeink (1984) 

 

 

 
 

 

Macskássy Katalint a Televízió politikai főosztálya bízta meg, hogy készítsen filmet 

arról a világképről, amely a gyerekfejekben kialakul az ünnepek kapcsán. A filmhez két éven 

át gyűjtötték az anyagot Fekete Anna szerkesztővel és Szakály Mátyás hangmérnökkel, a 4– 

14 éveskorú gyerekek között. Mindig egy-egy óvodai, illetve iskolai ünnepély másnapján 

látogatták meg a csoportokat, osztályokat, és megkérték a gyerekeket, rajzolják le, mit jelent 

számukra március 15., április 4., november 7. Körülbelül kétezer beszélgetést rögzítettek 

hangszalagra, ebből szerkesztették a film szövegét. Az ugyanennyi számú rajzból maguk a 

gyerekek animálták később a filmet az egyik pesti úttörőházban.24 A rajzok stílusáról a 

rendező ezt jegyezte meg: „Míg az óvodások rajzai színgazdagok, fantáziadúsak, az 

iskolásokén már látszik az irányítottság, az egyformára, szabályosra való törekvés.” A 

szociográfiai vizsgálattal is felérő forgatás alatt Macskássy nagy gondot fordított arra, hogy a 

filmben megnyilatkozó gyermekek közt legyenek olyanok is, akik az úgynevezett „elit” 

iskolákba járnak, és olyanok is, akik a külváros hátrányos helyzetű gyermekei közül kerültek 

ki. Megállapította, hogy a tudáshiány jellegében nem különbözik sem a kétféle oktatásban 

részesülők, sem egy négyéves és egy tizennégyéves gyerek esetében: ugyanúgy vissza tudják 

mondani a fontos dátumokat és szereplőket, de egyiküknek sincs kontextuális tudása. Ez a 

szövegkollázs, magából kifordult történelemlecke olyan posztemlékezeti töredékekből épül 

fel, ahol Petőfi, Lenin és a tatárok nem külön idősíkok, hanem egyetlen emlékezeti szövet 

szereplői. Nem valós eseményeket idéz fel, hanem az emlékezet politikailag formált nyelvét 

tanulja meg használni (vagyis a kommunikatív és kulturális emlékezet zavaros peremén 

helyezkedik el). A multivokalitás lehetővé teszi a különböző társadalmi tapasztalatok (otthon, 

iskola, család) érvényesítését, a hivatalos és nem hivatalos diskurzusok összeütköztetését, 

valamint a történelem kollektív, de nem egységes megtapasztalását. A rendző nem tesz rendet 

a beszédek között, nem korrigál, és ezzel egy olyan nyitott emlékezeti pozíciót hoz létre, 

 
24 A filmkészítés körülményeiről Macskássy Katalin beszél egy interjúban: „Gyerekek és ünnepek”, Esti Hírlap, 

1982. okt., 26. 



 31 

amely ironikus, többszólamú és dekonstruktív. Ez nem történelmi relativizmus, hanem 

emlékezeti pluralizmus. Bár a film nem beszél direkt módon a történelmi traumákról, azok 

állandóan ott kísértenek a gyerekek szavaiban: „a nagyapám ötszáz embert ölt” (háború), 

„tizenhárom tábornokot végeztek ki” (kivégzések), „vigyázzban kell állni, elájulnak a 

gyerekek” (diktatúra), „a plakátokon mindig ugyanaz van” (propaganda). Ezek nem 

tematizált, hanem szivárgó emlékezeti rétegek, amelyek megmutatják a szocialista 

emlékezetpolitika represszív működését. A gyerekek nem kritikusan beszélnek ezekről, de a 

nyelvük, logikájuk és képiségük révén mégis felforgatják a történelmi narratívát. Ebben a 

szemiotikai játéktérben a múlt narratív stabilitása megbomlik, a történelem feloldódik a 

gyermeki tudatban. A szocialista narratíva túlcsordul önmagán, és komikussá válik.  

Az Ünnepeink arra mutat rá, milyen torzító hatása van annak, ha a múltat nem 

emlékezetként, hanem tananyagként kell birtokolni. A gyerekek saját szavaikkal és rajzaikkal 

mondják el, mit tudnak az ünnepekről, a történelemről és a dicsőséges múltról. A 

végeredmény egy olyan affektív-mnemopoétikai tér, amely egyszerre tükrözi a szocialista 

ideológia hatását, és annak részleges értetlenségét, kifordítását vagy ironikus túlzását is. 

Lelepleződik a performatív emlékezés üressége. A film tanulsága nem abban rejlik, mit 

tudnak a gyerekek a múltról, hanem abban, mit tudunk meg rajtuk keresztül arról, hogyan 

működik a történelem mint ideológiai eszköz. Kérdésfeltevése nem az, hogy helyesen tudják-

e a gyerekek a történelmet, hanem az, hogy mit kezdenek a felnőttek által közvetített történeti 

konstrukciókkal. Hogy a film fogadtatása mennyire ellentmondásos volt, bizonyítja egy 

Macskássy Katalinnal elhangzott interjú: „A gyerekszáj jó ürügy volt, hogy kimondjunk kínos 

dolgokat. A filmet annak idején betiltották, mert tükrözte azt a káoszt, mely az ünnepekkel 

kapcsolatban uralkodott (és uralkodik most is) a fejekben. Lenint például összekeverték a 

Mikulással. Később rájöttek, hogy a film nagyon is tanulságos lehet, s akkor kötelezővé tették 

a KISZ-vezetők számára.25” A gyerekek elbeszélései, sajátos történelmi kollázsaik nem 

tévedések, hanem emlékezeti poétikák: a társadalmi diskurzusok egyéni feldolgozásai, 

amelyek a tanult ismeret, az érzéki tapasztalat és a fantázia határvidékén jönnek létre. A 

gyerek nem rekonstrukcióra, hanem affektív átélésre törekszik – és közben olyan mondatokat 

alkot, amelyek feltárják az ideológia működésének belső zavarait: „Petőfi leesett a lóról és 

meghalt, utána kitört a Tanácsköztársaság. (...) Az Auróra egy nézegető cirkáló volt… (...) A 

tatárok lenyilazták a fél országot, a halottakat az oroszok takarították el. (...) A gestapó a 

Füzer (Führer?) egyik legveszedelmesebb vezére volt.” Ezek a hibák emlékezeti 

torzulásokként jelenítik meg a túlzottan didaktikus és ideologikus történelemkép 

befogadásának nehézségeit. A kronológiai zűrzavar lehet a túlpolitizált tanítás 

következménye, ahol a történelmi események nem magukban, hanem ideológiai példázatként 

jelennek meg. Ha a hivatalos tananyagban egyazon elbeszélő keret alá vonják az 1848-as 

forradalmat, a Tanácsköztársaságot, a szovjet felszabadítást és a munkásmozgalmat, akkor az 

szimbolikus zsúfoltságot eredményez, amely a gyermeki befogadásban zavaros 

keveredésekhez vezet (a Téli Palota és a budai vár ugyanaz, Világos nem különül el a II. 

világháborútól, a „fasiszták” és a „labancok” azonos kategóriává mosódnak).  

A film alapján három fő ünnepkategória rajzolódik ki, amely nem történeti, hanem 

érzéki-érzelmi megkülönböztetésen alapul: családi ünnepek (az affektus középpontjában), 

történelmi ünnepek (a kollektív emlékezet fragmentumai), iskolai ünnepélyek (testi és 

mentális kényszer). Erre a három rétegre kerül rá a kritikus reflexió – az elgondolkodás 

lehetősége. Az egyik legérdekesebb aspektusa a filmnek, hogy a gyerekek nem pusztán 

passzív alanyai az ideológiának, hanem időnként kritikus pozícióba is kerülnek. A monoton 

ünneplés közepette is felmerül az empatikus belehelyezkedés és a reflexió: milyen lehetett 

valójában a múlt? Ezek az alkalmi gondolatok mutatják, hogy az emlékezet átszűrése a 

 
25 „Mikulás találkozik Leninnel”, Esti Hírlap, 1996. máj. 1. 



 32 

gyermeki tudaton nem zárul le az ismétlésben – olykor ellenállásba, kérdésbe vagy szatírába 

torkollik. Ugyanakkor itt van lehetősége a szubjektumnak megszólalni, hozzátenni a saját 

tapasztalatát a tanult információkhoz: „... az ünnepeken ugyanazok az énekek, a versek, a 

műsorok (...) pedig különbözőek az ünnepek. Mindig ugyanazok a mondatok és a plakátokon 

is ugyanaz látható. (...) Azért unom az iskolai ünnepélyeket, de azért néha mégis 

elgondolkozom, hogy milyen lehetett akkor, bőrökbe csavarva húzni a rőzsét, miközben 

máshol dúl a forradalom.” A családi ünnepek sem a társadalmi narratívákhoz, hanem az 

érzelmi biztonsághoz, intimitáshoz kötődnek. A gyerek számára a karácsony és a születésnap 

a szeretet, a figyelem és a személyesség ünnepe – a történelmi jelentés itt hiányzik, de az 

affektív élmény teljes. A történelmi események értelmezése ezzel szemben részben 

szimbolikus, részben abszurd, és gyakran keveredik a mítosszal. A gyerek nem narratívát 

alkot, hanem képeket kapcsol össze, mintha egy álomban mozgó kollázst szerkesztene. Nem a 

tananyagot internalizálja, hanem az érzelmi gesztusokat: hősiesség, felszabadítás, áldozat.  

Eric Hobsbawm koncepciójában a feltalált hagyományok (invented traditions)26 

gyakran a történelem leegyszerűsített, érzelmi alapon közvetített változatai, amelyek nem a 

kritikai múltértést, hanem a lojalitást és az ideológiai azonosulást szolgálják. Koncepciója 

szerint az államok és hatalmi rendszerek gyakran nem a múlt autentikus emlékezetét ápolják, 

hanem tudatosan konstruált hagyományokat hoznak létre a legitimitás, kohézió és identitás 

érdekében. A közép-kelet-európai kommunista diktatúrák lerombolták a tradicionális 

társadalmi struktúrákat, és hagyományként honosították meg a felülről szervezett 

ünnepségeket vagy látványos ceremóniákat. A történelem dialektikus materializmus alapján 

értelmeződik, az eseményeket moralizált, fekete-fehér narratívába ágyazva: elnyomók és 

felszabadítók, imperialisták és haladó erők. A filmben elhangzó megjegyzések ezeket a 

kitalált hagyományokat visszhangozzák: egy szocialista nemzettörténet részleteit, amelyet az 

oktatás, propaganda és ünnepi rítusok közvetítenek – „A Téli Palota volt az utolsó, amit még 

el kellett foglalniuk és akkor megtámadták az Aurórával. (...) November hetedikén a 

felszabadulás ünnepét ünnepeljük, akkor a szovjet felszabadította Magyarországot. (...) 

Április negyedikén felszabadult a magyar nép, csak még nem tom’ mitől, mert még nem 

tanultam meg az iskolában. (...) Azért a munkát is megünnepeljük május elsején azért, hogy a 

felnőtteknek is legyen valamilyen ünnepük Magyarországon. (...) Április négytől mindenki 

boldogan élt, mindenkinek volt bejelentett lakása, nem kellett kint lakni az utcán, mint régen. 

(...) Lenin azt mondta a magyar népnek, hogy harcoljanak és hogy ne féljenek” stb. A 

gyerekek az iskolai ünnepélyekből és plakátokról származó ismeretfoszlányokat idézik, 

sokszor hibásan, de a rituálé funkcióját pontosan betöltve: ismétlik azokat a kulcselemeket, 

amelyek a rendszer által kanonizált történelem részei. Nem a történeti igazság, hanem a 

szimbolikus múltértelmezés az, ami az ünnep lényegévé válik. A gyermek nem érti teljesen, 

amit mond, de érzékeli a súlyát. Ez az affektív szűrő hozza létre a film egyedi tónusát: a 

gyermeki naivitás, komolyság, bizonytalanság és humorfaktor mind hozzájárul ahhoz, hogy a 

kulturális emlékezet emberi hangon szólaljon meg, és ne csupán rituálék szintjén létezzen. Az 

iskolai ünnep a fegyelem, a ritualizált passzivitás helyszíne. A gyerekek itt nemhogy nem 

ünnepelnek, de testileg is szenvednek. Az ismétlődés, a hosszú állás és a mozdulatlanság a 

testet a hivatalos emlékezet alá rendeli – a gyerek így válik az emlékezetpolitika performatív 

hordozójává. Az ünnep egyszerre emlékezetpolitikai eszköz és testi élmény, amely fáraszt, 

untat, de néha mégis „elgondolkodtat”. Ekként válik a történelem affektív tapasztalattá a test 

révén. „Én azért utálom az iskolai ünnepélyeket, mert mindig vigyázzba kell állni. (...) Sok 

gyerek nem bírja az állást és nálunk is volt aki elájult. (...) Én eléggé hátul állok és nem látok 

semmit. (...) Hát, én nem nagyon szoktam figyelni, csak beszélgetni szoktam mással”. A 

gyerekek mondatai nem elmondják, hanem érzékelhetővé teszik azt, hogyan hatol be a 

 
26 Eric HOBSBAWM és Terence RANGER, The Invention of Tradition (Cambridge: University Press, 1983). 



 33 

hivatalos történelmi diskurzus a mindennapi nyelvbe, és hogyan alakul az ezáltal egy 

mnemopoétikus művé. 

 

 

9.4. Szoboszlay Péter: Gyerekek, szürke háttér előtt (1982) 

 

 

  
 

  
 

 

Macskássy Katalin gyerekekkel készített animációs filmjei a kollektív emlékezet és a 

gyermeki nézőpont színterei, ahol a képi világ az interjúalanyok saját rajzain alapul. Ezzel 

szemben Szoboszlay Péter Gyerekek, szürke háttér előtt (1982) című filmje szintén 

gyerekekkel készített interjúkon alapul, de a rendezői koncepció és vizuál előtérbe kerül. A 

televízió megrendelésére készült filmjének fókuszában egy konkrét társadalmi helyzet, a 

lakótelepi lét áll. Szoboszlay munkásságára következetesen jellemző a társadalmilag érzékeny 

témaválasztás és az intellektuális-filozófiai megközelítés. Filmjeinek fókuszában gyakran áll 

az elnyomás és az erőszak természetrajza, valamint azok a rejtett mechanizmusok, amelyek az 

egyén közeghez való viszonyát strukturálják.  

Ebben a filmben a gyermeki tapasztaláson keresztül mutatja be a lakótelepi közeg 

szociális és térbeli adottságait. Tudatosan kerüli az „emberpalánták” közhelyes ábrázolását – 

nem gügyög, nem moralizál, hanem a gyermeki perspektívát teszi primer megfigyelési szintté. 

A hangsáv alapja valós riportanyag, többnyire gyerekekkel (viszonyítási pontként szerepelnek 

még különböző életkorú lakók). Ezekben a megszólalásokban a magány, a korosztályi 

feszültség, a térérzékelés, a vágyképek, az elfojtott agresszió ismétlődő mintázatok. A 



 34 

lakótelepi gyerekek nem egyéni történeteket mesélnek el, hanem kulturális tapasztalatokat. A 

gyerekek interjúiból kibomló szociális valóság – a lakótelepi terek, a zsúfoltság, a szűkösség, 

a rideg környezet – az animáció mozgásaiban ölt testet. Szoboszlay nem áldozza fel a képi 

világ autonómiáját a szöveg lineáris lekövetéséért. A képi világ nem törik meg a nyelvi 

egységek mentén, így az animáció folyamatszerűen építkezik, asszociatív átmenetekkel, 

metaforikus képsorokkal, áttűnésekkel. Ez a laza, áttételes viszony a szöveghez nem 

csökkenti a dokumentum erejét, hanem rétegzi azt – a néző nem egyetlen olvasatot kap, 

hanem a képi és verbális csatornák egymásra vetüléséből építi fel az értelmezést. A képi 

világot uraló monoton, szürke háttér, a zárt, ismétlődő terek, a geometrizált formák 

szociálpolitikai jelentéssel telítődnek. A képek kritikai struktúraként is működnek – olykor 

ellenpontozzák, máskor elmélyítik a gyerekek által elmondott tapasztalatokat. 

A Gyerekek, szürke háttér előtt képi világa egyszerre letisztult, absztrakt és 

térspecifikus. A klipszerűen felépített egységek nem esnek szét, mert a látványfolyamatban 

való gondolkodás dominál: a képek egymásból következnek, nem vágásokkal, hanem szerves 

átmenetekkel kapcsolódnak, miközben a szöveg egyenletes ritmusban sodorja őket előre.  

A gyerekek egymást követő monológjai vezetik a látványt, a szöveget leképező képek pedig 

nemcsak leírnak, hanem értelmeznek: a gördeszkázó gyerek szubjektív nézőpontja, az emelet 

és földszint perspektívaváltásai, a zárt és nyitott terek dinamikája mind a közérzet képi 

fordításai. A filmben mindvégig egyensúlyban marad a tartalom, forma és társadalmi 

érzékenység hármas egysége. A végeredmény nem didaktikus, nem érzelgős, nem ironikus – 

inkább összegez, rögzít, értelmez. A gyerekek önálló nézőpontok hordozóiként jelennek meg. 

Szoboszlay a dichotómiák – gyermek/felnőtt, szabadság/kényszer, bezártság/kitörés – 

ütköztetésével dolgozik, miközben túlzások nélkül törekszik a valóság pontos rögzítésére. A 

Gyerekek, szürke háttér előtt-ben izgalmasan fonódik össze az emlékezeti működés és a 

poétikai forma. A mikrotraumák olyan kiszolgáltatottság-tapasztalatok, amelyek nem 

traumaként, hanem tapasztalati evidenciaként vannak kimondva. Egy sötét lépcsőház, egy 

unalmas, monoton tér, egy soha meg nem épült mozi, egy rács az ablak előtt, vagy egy felnőtt, 

aki „nem ér rá általában” hétköznapi jelenségek, de a vizuális szerkesztés kiemeli őket a 

megszokottság rétegéből, és ezáltal mnemopoétikai aktussá válik. A film nem lineárisan, ok-

okozati módon építi fel a történetet, hanem töredékesen, rétegzetten, ismétlődésekben, 

képzettársításokon keresztül rögzít – hasonlóan ahhoz, ahogy az emlékezet működik. Az 

elhangzottak túlélő képekké válnak: kollektív tapasztalatként előhívhatók, 

rekontextualizálhatók, és egy új generáció számára is érzékelhetővé teszik a múltat.  

A film affektív archívumként működik, amely nemcsak dokumentálja a Kádár-korszak 

egy lehetséges gyerekkorát, hanem modellálja is annak emlékezeti elérhetőségét. Az alábbi 

mondatok például a lakótelepi tér érzéki tapasztalatát örökítik meg: „Csúnya volt az egész, 

most se szép. (...) Nagyon unalmasak ezek a háztömbök”. Az esztétikai minősítés itt nem 

díszítettségre vagy építészeti tudatosságra vonatkozik, hanem életminőség-érzékelésre. A 

„csúnyaság” és az „unalom” egzisztenciális tapasztalattá válik: a gyerek nem csak látja a 

szürke homlokzatokat, hanem bennük él, a hétköznapjaikban mozog, miközben az épített 

környezet semmilyen visszajelzést nem ad számára. Ez a tapasztalat emlékezeti értelemben 

nem csak „személyes”, hanem kollektíven hordozott, több generáció által ismert és 

továbbörökített élmény. Szoboszlay a szereplői által világos kritikát fogalmaz meg – éppen a 

hiányok, az elmaradások, a figyelmetlenségek megnevezésével: „Egy mozit is lehetett volna 

ide építeni, vagy valamit”, „Nincs villany és a lépcsőházban le lehet gurulni”. Ezekben a 

mondatokban a szereplők a kulturális infrastruktúra, a közösségi élet és a biztonság 

minimumának hiányát jelzik.  

             A film mögött egy sajátos személyes dilemma is kitapintható. Szoboszlay – 

belsőépítészeti háttérrel – maga is megtapasztalta az adottságokhoz való illeszkedés és az 

abból való kitörési kísérletek konfliktusát. Diplomamunkájában egy öttagú, háromgenerációs 



 35 

családot kellett „behelyeznie” egy kétszobás lakásba – egy olyan megoldandó szociális 

képletbe, amely mintegy előképeként is értelmezhető a Gyerekek, szürke háttér előtt 

problémavilágának. Ez a dilemma nemcsak tematikusan, hanem formailag is jelen van: 

hogyan lehet vizuális gondolkodással artikulálni a térbeliséget, a szűkösséget, a mozgás 

lehetőségeit, anélkül, hogy a film didaktikussá vagy direkt módon szociológiaivá válna? A 

lakótelep a kompromisszumos jóléti modell egyik emblémája: biztosít lakást, fűtést, tömeges 

elhelyezést – de kizárja az egyéni térformálás lehetőségét. A biztonság és a funkcionalitás ára 

a mozgásszabadság elvesztése. Az ablakra szerelt védőrács sokkal többről szól, mint a 

balesetek megelőzéséről: ez a rács a látványtól való megfosztottság, a kontroll maga. A 

biztonságot bezártsággá alakítja. Szoboszlay az ideologikusan tervezett tereket (espace conçu) 

szinte szemantikus ábraként jeleníti meg: szalagházak és toronyházak mint ismétlődő formák, 

a háttér síkja homogén szürkeségbe vész, az épített környezet merev geometrikus logikája 

kizárja az egyéni identitás lehetőségét. A racionalizált tér személytelen, mindenki számára 

ugyanazt kínálja: egy lakóegységet egy azonosíthatatlan térben. A film ezt a teret még inkább 

lecsupaszítja, absztrahálja, hogy megmutassa annak strukturális erőszakát. Henri Lefebvre 

nyomán27 a tapasztalt tér (espace perçu) a mindennapi gyakorlatok tere: hogyan lehet eljutni 

A-ból B-be, hol lehet „hülyéskedni”, hol lehet lenni. A filmben ez képezi a gyerekek 

mozgásának keretét, ebben motoroznak, gördeszkáznak, ugróiskoláznak. Az épített környezet 

nemcsak fizikailag, de jelentésében is akadály – a sűrűn ismétlődő házsorok a szabad mozgás 

ellenhatásává válnak. Itt jelenik meg Lefebvre egyik központi gondolata, a tér termelése: 

testmozgást, viselkedést, közérzetet hoz létre. A film legkomplexebb és legérzékenyebb 

rétege a megélt tér (espace vécu) – azaz a tér, ahogyan a gyerekek érzik, értelmezik, 

átalakítják, amilyen képeket, vágyakat és félelmeket projektálnak rá. Ez a dimenzió jelenik 

meg a gördeszkások és motorosok száguldozásakor, vagy a tizedik emeleten lakó kislány 

felemelkedésekor, amelynek végén idilli gyerekszobája várja. Kilátását viszont rács mögé 

zárják: „hogy ki ne essél”. Az animációs forma a tapasztalt teret képes megélt térré átalakítani 

– áttűnésekkel, perspektíva-váltásokkal, tengelyugrással – és ezzel megmutatja a tér 

újragondolásának lehetőségét is. 

A film karakterei tipizáltak, stilizáltak. Ez a redukciós formaelv tudatos esztétikai 

döntés eredménye: a hangsúly nem a személyiségen van, hanem hogy hogyan mozog, milyen 

irányban, milyen ritmusban, milyen viszonylatokban. Ez a vizuális emlékezet működésére is 

rámutat: az emlékek nem mindig köthetők személyekhez, hanem gyakran terekhez, 

mozgásmintákhoz kapcsolódnak. Szoboszlay animációja ezeket a „túlélő mozdulatokat” 

rögzíti, melyek kollektív emlékekké válnak: a motoros száguldás nem egy konkrét fiúhoz 

kapcsolódik, hanem egy generáció szabadságeszményének és mozgástéri korlátozottságának 

lenyomata. A vektor mint affektív memória sokkal mélyebben beég, mint a karakter. Ez 

leképezi a Kádár-kori társadalom (és a modernizációs nagyprojektek általában) 

elszemélytelenítését is. A rendszer számára az ember behelyettesíthető modul, nem személy. 

Az, hogy hogyan lehet mozogni egy térben, milyen irányba lehet menni, milyen akadályokat 

kell kikerülni – strukturált, nem véletlenszerű viszonyok. Ez voltaképpen egy mozgásalapú 

társadalomkritika foglalata: a rendszer tetszőleges figurákat helyez a térbe, de az irányok, a 

lehetőségek és a korlátok a rendszer logikájáról árulkodnak. Szoboszlay rendszeresen 

dolgozik tengelyirányokkal: a rézsútosan fölfelé törő vonalak a szabadság illúzióját 

 
27 Henri LEFEBVRE magyarul eddig nem olvasható főművének egyik alaptétele, hogy a tér történelmileg 

előállított valóság. Nem pusztán háttere az emberi életnek, mivel azt a társadalom hatalmi pozícióban levő része 

állítja elő. Ez a tér visszahat a társadalomra, ellenőrzése, felhasználása hatalmat jelent, így rivalizálás tárgyává 

válik. A tér emiatt nem csupán fizikai környezetet jelent, hanem a tér felhasználásának módjait, a térre 

vonatkozó jelentéseket, elképzeléseket, ideológiát, beszédmódokat is. Franciául: Henri LEFEBVRE, „La 

production de l'espace”, in L'Homme et la société, 31-32 sz.: Sociologie de la connaissance marxisme et 

anthropolgie (1974), 15–32. 



 36 

hordozzák, míg balról közelítő átlók a fenyegetés vagy erőszak érzetét erősítik. A függőleges 

tengely a lebegés, a gravitációból való kiszabadulás narratív terepe – ám a szabadság mindig 

ideiglenes, mindig visszatér a tér korlátai közé. A térbeliség megjelenítése animációs 

eszközökkel történik, például amikor egy fejformává torzult perspektívavonal motorossá 

alakul, majd a látvány nem őt követi tovább, hanem a mozgás szubjektív érzetét: elrohanó 

házsorokat, kifehéredő horizontokat látunk, amelyek a szabadság és a semmibe tartó 

menekülés kettősségét hordozzák. Szoboszlay takarékos és kiszámított animációjában minden 

formaváltozás célirányos. Vizuális dramaturgiája a minimális gesztusok maximális jelentésére 

épít. Nincsenek hosszan komponált beállítások, ahogy a klasszikus értelemben vett narratíva 

sincs: a dinamika alkotja a film cselekményét. A szimbolikus mozgásminták a fizikai térből 

indulnak ugyan, de a közérzet absztrakt rétegeibe vezetnek. 

A filmben nincs irányított értelmezés, egymás mellé sorakoztatott nézőpontok, 

megélések vannak – ahogy Macskássy Katalin filmjeiben is. A képi világ nem a 

kimondottakat illusztrálja, hanem a kimondatlanságok terében működik. Az elhangzott 

mondatok a hiány diskurzusán keresztül rajzolják meg az államszocializmus kudarcát. Az 

igény: biztonság, élmény, közösség, intézmények, szolgáltatások. Ez nem luxus, hanem 

alapszükséglet, amit a rendszer nem biztosít, vagy csak formálisan pótol. A gyerekek nemcsak 

a fizikai környezet elégtelenségére utalnak, hanem a kapcsolati hálók gyengeségére is: a 

szülők elfoglaltak, az idősek ellenségesek, a gyerekek kontroll és elhanyagoltság között 

sodródnak. Ez nem egyéni panasz, hanem egy korszak nevelési és társadalomszervezési 

elveinek kritikája: a család, mint mikroközösség nem tud vagy nem akar ellensúlyozni egy 

strukturálisan rideg rendszert. „Nagyon rosszul tervezték ezt a lakótelepet a fiatalok 

szempontjából” – a megállapítás túlmutat a praktikus térhasználaton. A gyerek nem 

játszóterek vagy parkok hiányára panaszkodik, hanem arra, hogy a tér nem számol vele mint 

alannyal. A rendszer infrastrukturálisan biztosít, de közösségi és szimbolikus szinten 

cserbenhagy. Ezzel a mozgóképes dokumentum-animáció kritikai realizmust gyakorol: nem 

dramatizál, hanem a gyermeki szóból kiindulva épít fel egy kollektív deficit-tapasztalatot.  

 Bár a Gyerekek, szürke háttér előtt és a Nekem az élet teccik nagyon egyaránt 

gyerekhangegyüttesekre épülnek, mégis eltérő emlékezeti és politikai konzekvenciákat 

hordoznak. Mindkét film alapproblémája a lakhatás, mint a szocialista társadalom strukturális 

hiányainak metszéspontja. Macskássy filmjében ez explicit válsághelyzet: a nyomortelepekre 

kiszoruló roma családok gyerekei a mindennapi fenyegetettséget élik meg. Szoboszlay 

filmjében ezzel szemben a lakás fizikailag rendelkezésre áll, ám a tér strukturáltsága miatt 

mégsem válik otthonossá. A gyerekek nem a létfeltételek hiányát panaszolják, hanem azok 

passzivitását, érzékelhetetlenségét. A lakótér elidegenítő, így a közérzet az, ami kirekeszti a 

gyermeket. Ez az eltérés döntően befolyásolja a nézői pozíciót is. Szoboszlay filmje nem kínál 

azonosulást, inkább érzéki rezonanciát: a néző nem a gyerek mellett áll, hanem belezuhan az 

ő térélményébe. Macskássynál viszont az azonosulás a cél: a történetek, a rajzok, az elbeszélt 

szegénység együttese empátiára épít. Szoboszlaynál a gyereknézőpont érzéki struktúraként 

van jelen – az animáció dinamikája, a tér használata a gyermeki tapasztalás logikáját követi. 

Macskássynál a gyerekek önmaguk helyzetének elbeszélőivé válnak – így a gyereknézőpont 

inkább tartalmi, szociografikus. Szoboszlay a gyereket érzékelő és mozgó testként fogja fel, 

nem karakterként – így a képek is az érzékelési horizontot modellezik. Macskássy narratív 

karaktereket teremt, a vizuális világ is történetszerűbb, illusztratívabb. Emiatt a Nekem az élet 

teccik nagyon szociográfiai animált riport, erősebb dokumentarista beütéssel, míg a Gyerekek, 

szürke háttér előtt hangsúlyosabban hordozza az affektív archívum jegyeit.  

 

 



 37 

10. A forma mint emlékezeti lenyomat  

 

 10.1. Kovásznai György (1934 – 1983) 

 

Kovásznai György életműve a kelet-európai kulturális emlékezet egyik legösszetettebb 

és legérzékenyebb vizuális kifejeződése. Animációs filmjei nemcsak stiláris újítások, hanem 

azokhoz az emlékezetelméleti kérdésekhez kapcsolódnak, amelyek az elmúlt évtizedek 

kulturális és vizuális fordulatai során a történelmi múlt érzékelésének és reprezentációjának 

újragondolását tették szükségessé. Az affektív emlékezet és az affektív archívum fogalma 

Aleida Assmann28 és Jill Bennett29 nyomán azokra a testi, érzéki és vizuális lenyomatokra 

utal, amelyek túlmutatnak a narratív történetmesélésen. Kovásznai filmjei nem történetek köré 

szerveződnek, hanem egy korszak közérzetét idézik meg. Az emlékezés formanyelve a 

festményalapú vagy kollázsanimáció, amely az elfojtott és feldolgozatlan múlt érzéki 

hordozójává válik (és nem közvetlen dokumentumává), másrészt a hivatalos ideológia „de-

naturálását” szolgálja: felfedi annak erőltetettségét, és alternatív nézőpontot kínál. Kovásznai 

nem illeszkedik sem a szovjet típusú ideológiai vizualitásba, sem a nyugati animációs 

kánonba. Inkább egy transzkulturális hibriditást hoz létre, amelyben jazz, pop-art, 20. századi 

festészeti irányzatok és a magyar szocialista valóság egyaránt helyet kap. Egy saját emlékezeti 

pozíciót jelöl ki a tudásgyarmatosító narratívákkal szemben. 

 

 

10.2. A monológ (1963)  

 

 

  
 

 

A monológ Kovásznai első, a Pannónia Filmstúdióban készült alkotása. A film a 

narratívára helyezi a hangsúlyt, megcsillogtatva Kovásznai forgatókönyvírói tehetségét, 

vizualitását pedig Korniss Dezsővel közösen jegyzik, akit Kovásznai mestereként tisztelt. 

Kornisst ekkoriban mellőzték festőként, mert nem szolgálta ki a szocialista rendszert. A 

magyar animáció történetében 1963-ig nem született olyan mű, amely ilyen markánsan 

vállalta volna az első személyű elbeszélő pozícióját – különösen nem oly módon, hogy ebben 

valós történelmi tapasztalatok, személyes reflexiók és morális kérdésfelvetések egyaránt 

helyet kapjanak. A film narrátora egy fiatal, huszonéves nő, aki gyermekkori emlékein 

keresztül haladva idézi fel múltját. Miközben visszatekint, kérdéseket fogalmaz meg az első 

 
28 Aleida ASSMANN, Cultural Memory and Western Civilization (Cambridge: University Press, 2011). 
29 Jill BENNETT, Empathic Vision: Affect, Trauma, and Contemporary Art (Stanford: University Press, 2005). 



 38 

világháborút megelőző korszakban szocializálódott nagyszülők, illetve a harmincas évek 

nemzedékét képviselő szülők történelmi és társadalmi felelősségével kapcsolatban. Az 

elbeszélés így nemcsak az emlékezés aktusa, hanem felelősségre vonás, morális számonkérés 

is: a narrátor nem pusztán tanú, hanem aktív kérdező és értelmező. A jelenből megszólaló női 

hang belső monológja által a múlt képei – hol abszurdba hajló komikummal, hol nyomasztó 

tónusokkal – újra megelevenednek. A narratíva végül egyfajta belső leszámolásban 

csúcsosodik ki, amelynek lezárásaként a narrátor – erkölcsi és esztétikai végkövetkeztetésként 

– hitet tesz a jelen és a jövő lehetőségei mellett: „És most itt vagyok én, aki gyerekfővel még 

láttam a nagy hazugságot és a rengeteg borzalmat. Első tapasztalataim annyira rosszak, hogy 

nem lett volna meglepő, ha egy életre kiég belőlem minden jóhiszeműség. Legfőbb jellemzőm, 

hogy illúziók dolgában sokkal óvatosabb és figyelmesebb vagyok, mint a régiek voltak. Éles 

szemmel és világos aggyal igyekszem felmérni az újfajta világ megnyíló távlatait.”  

Az emlékezés első fázisában a századforduló polgári világa elevenedik meg: egy 

látszólag kifinomult, valójában fojtogató közeg, amelyet a prüdéria, a társadalmi 

konvenciókba merevedett hazugságok és az üres retorikai pátosz jellemez. A szecesszió 

ornamentikája – díszórák, nehéz bútorok, tapétaminták és csipkék – egy érzéki túlterheltségű, 

zárt kulturális közeg vizuális metaforájaként jelenik meg. Ezt követően az első világháborút 

előidéző képsor egy groteszk, mégis tragikus tónusú modern haláltánc látomását idézi fel. A 

háborús gépezet abszurditását és embertelenségét egy különösen szuggesztív jelenet sűríti 

magába: a gigantikus ágyúmonstrumba balettszerű, kecses mozdulatokkal besikló 

emberfigurák képe, amely ironikus ellenpontként áll a pusztítás brutalitásával szemben. A 

film ezután a két világháború közötti korszak, a húszas-harmincas évek habkönnyű 

„papírvilágát” tárja elénk. A kollázstechnikával készült képsorok stilizált, ugyanakkor 

erőteljesen expresszív vizualitással idézik fel az időszak kulturális és társadalmi karakterét. A 

képi világ fokozatosan sötétül el: a második világháború rémségeinek az absztrakt 

ábrázolásmód ellenére is megrendítő emocionális ereje van – a kompozíciók a trauma vizuális 

artikulációinak példái: deportáltak, foglyok, lágerek népe. Az 1956-os forradalom emléke 

Korniss Dezső „spricceléses” technikával készült festményeiben idéződik meg (a festékfoltok 

eufemizált vérfoltok). A záró szekvenciában a fiatal nő végül saját alakjában is megjelenik – 

immár natúrfilmre fényképezve. Mint az új generáció megszemélyesítője, szembenéz a film 

során vezérmotívumként átvonuló „sápadt, ismeretlen asszony” alakjával, és azt mondja neki: 

„Egyszer majd eltűnsz, mint a babonák”. Ez az emlékezés traumatikus terhétől való 

felszabadulás és a személyes megtisztulás katartikus pillanata.  

Az 1950-es évektől kezdődően a hidegháborús geopolitikai és ideológiai 

megosztottság esztétikai értékpreferenciákat is kijelölt. Ebben a kulturális dichotómiában az 

absztrakció – különösen az absztrakt expresszionizmus és a szürrealizmus szabad 

asszociáción alapuló kompozíciós elvei – a Nyugat művészeti identitásának részévé vált, míg 

a Kelet számára a realizmust és a racionális-logikai kapcsolatokon alapuló figurativitást 

rendelték hozzá normatív esztétikai kategóriaként. Mind Kovásznai, mind Korniss számára az 

animáció lett az a terület, ahol alkotóként szabadkezet kaptak. Ebben a filmben a fotómontázs 

szolgál a képalkotási metódus alapjaként, harmonizálva a Kovásznai által írt szöveggel, amely 

társadalmi és politikai problémákat artikulál. Kovásznai és Korniss egyaránt nyitottak voltak a 

nyugat-európai vizuális kultúra aktuális tendenciáira, amit a korszakban nehezen hozzáférhető 

művészeti folyóiratok iránti érdeklődésük is jelez. Rendszeres látogatói voltak a Fészek Klub 

könyvtárának, amely – korlátozott mértékben ugyan, de – lehetőséget biztosított a nyugat-

európai, különösen francia művészeti magazinok tanulmányozására30. A kollázs lényege a 

töredékek újrarendezése, amely során a képi elemek eredeti kontextusukból kiragadva, új 

viszonyrendszerekbe kerülnek. Ez az eljárás a történelmi múlt értelmezésének posztmodern 

 
30 IVÁNYI-BITTER Brigitta: Kovásznai (Budapest: Vince Kiadó, 2010), 73. 



 39 

paradigmájával áll összhangban, amely a múltat nem lezárt és egységes időként, hanem 

töredezett és újrakonstruálható tapasztalatként fogja fel. Az animációs kollázs sajátos kettős 

természetű vizuális forma: egyszerre tabló és leltár. Mint történelmi tabló, asszociatív és 

szubjektív módon jeleníti meg a múltat, az egyéni emlékezés látomásait és kollektív 

történelmi események képi nyomait. Mint emlékezeti helyek leltára, archivál, idéz és 

újrakódol, képes megragadni azt a pillanatot, amikor az emlékezés még nem történelem, de 

már nem tapasztalat. 

A monológ történelmi tabló, amely egyszerre dolgozik kronologikus elbeszéléssel és 

egyidejűsített képi fragmentumokkal. Olyan képi világot hoz létre, ahol a szecessziós 

enteriőrök, háborús gépezetek, archív fotók, reklámgrafikák, újságkivágások egymás mellé 

kerülnek, kulturális asszociációkat ébresztve. Ezek a vizuális lenyomatok a metonimikusan 

megjelenített korszakok érzékiségét és ideologikusságát is közvetítik. Marianne Hirsch 

utóemlékezet fogalma a második generációs traumaélmény reprezentációját írja le. Kollektív 

vagy családi múltbéli eseményekre, gyakran történelmi traumákra vonatkozik, amelyeket a 

következő generációk nem éltek át közvetlenül, de amelyeket mégis mélyen 

meghatározóként, „örökölt emlékezetként” élnek meg. Az utóemlékezet nem emlékezés a szó 

klasszikus értelmében, hanem képzelet, átörökítés, újramontírozás – mások emlékeinek 

médiumok általi interiorizálása. A kollázstechnika pontosan ennek az utóemlékezeti 

működésnek lehet adekvát formája. A kollázs nem a linearitásra és a dokumentarizmusra, 

hanem a töredékességre, a kihagyásokra, a képi és narratív diszkontinuitásra épít. A kollázs 

képi rétegei – eltérő idősíkokból, médiumokból, vizuális regiszterekből építkezve – vizuális 

metaforájává válnak az utóemlékezet rétegzett, mozgó, sokszor ellentmondásos 

struktúrájának. Ezek a képek egyben túlélő képek is (survivor images): maradványok, 

átdolgozott vagy újraértelmezett képek, melyeket az utólagos jelentésadás és újrakomponálás 

aktusa hoz működésbe. Itt kapcsolódik össze a kollázs aktusa az utóemlékezeti tapasztalattal: 

a képek kivágása, összeillesztése vagy kontextusváltása nem csupán esztétikai beavatkozás, 

hanem emlékezeti és identitáspolitikai gesztus. A kollázs mint „utóemlékezeti médium” 

különösen akkor válik jelentésessé, amikor az alkotó saját emlékezeti hozzáférhetetlenségét 

tematizálja – nem tudja visszaszerezni az elveszett történelmi múltat, de képes képi elemekből 

újrarendezni annak lehetséges kompozícióit. A monológgal párhuzamba állítható a lengyel 

animáció két meghatározó alkotójának, Jan Lenicának és Walerian Borowczyknak a 

munkássága. Az általuk képviselt avantgárd szemlélet szembehelyezkedett a hivatalos 

szocialista realista esztétikai normákkal. Az ötvenes évek második felében Lenica és 

Borowczyk közösen készített rövidfilmjei egzisztencialista hangvételükkel, a narratív és 

vizuális normák elutasításával, illetve filozófiai és társadalmi problémák képzőművészeti 

igényességgel való tematizálásával új irányt jelölt ki a közép-európai animációs filmben. A 

kollázs nemcsak képeket, hanem anyagszerűséget is közvetít. A papírdarabok, textúrák, 

tipográfiák, nyomdai eljárások az érzékelésen keresztül hívják elő az emlékezés folyamatát. 

Hirsch hangsúlyozza, hogy az utóemlékezet gyakran affektív és performatív: nemcsak a 

képekre irányul, hanem a képek által kiváltott emocionális válaszokra is. A kollázs képei nem 

statikus reprezentációk, hanem érzelmileg telített vizuális események, amelyek a nézőből 

asszociációt, empátiát, újrarendezést, értelmezést várnak – ezáltal mozgósítják az 

utóemlékezeti folyamatot. Ezt kihangsúlyozandó, A monológ narrátora ráadásul expliciten 

beszél mind a családi, mind a történelmi traumákról: „Nagyszüleim hazudtak egymásnak és 

önmaguknak. (...) Ausztria-Magyarország egén akkoriban egy hófehér pofaszakáll illúziója 

lebegett és kitört az első világháború. Nagyapám, aki tartalékos ágyútöltelék volt, bevonult 

katonának, őt Isonzónál lőtték ki. (...) Az özvegyek pedig álltak, nem szóltak, mellettük pedig 

eltörpültek a városok. Mennyi gyász! Mennyi gyász! (...) A pszichológusok egyre 

szaporodtak”. Ez a hangnem egyszerre könnyeden szellemes és kíméletlenül realista. Szinte 

kedélyesen foglalja össze dióhéjban az egész huszadik századot, miközben sötét szakadékokat 



 40 

sejtet egy átlagos család sorsának szövetében. Kovásznai álláspontja megegyezik Pierre 

Noráéval, aki így írja le az emlékezeti helyek és az utókor kritikus magatartásának 

szükségességét: „Belső kapcsolódás ez, mely azok adósává tesz minket, akik minket 

létrehoztak, ugyanakkor történelmi eltávolodás is, mely arra kötelez bennünket, hogy hűvös 

tekintettel mérjük fel s vegyük leltárba az örökséget. Egy általunk többé be nem lakott 

emlékezet megmenekített, félhivatalos és intézményesített, félig érzéki és érzelmi 

helyei. Az egyetértés korántsem egyértelmű helyei, melyek nem fejeznek ki sem harcos 

meggyőződést, sem szenvedélyes részvételt, de ahol felsejlik még valami a szimbolikus 

életből. Az emlékezetiből a történetibe, egy ősökkel bíró világból az esetleges 

viszonyrendszerek világába való átbillenés az, mely átmenetet teremtett nekünk a totemikus 

történelemből a kritikai történelembe: ez a lieu de mémoire-ok pillanata. Nem ünnepeljük már 

a nemzetet, ám tanulmányozzuk ünnepeit.31” A kollázstechnika ontológiai állítás a 

történelemhez és az emlékezethez való viszonyról: azt mondja, hogy a múlthoz nem férhetünk 

hozzá közvetlenül, csak töredékek, nyomok, másolatok, vizuális lenyomatok révén. Az 

animációban a kollázselemek nem statikus tárgyak, hanem mozgó képi formák, amelyek az 

idő dimenziójában szerveződnek új narratív struktúrává. A Pierre Nora-féle emlékezeti helyek 

ebben a mozgásban válnak dinamikus identitáshordozókká: a képek már nem csak 

emlékeztetnek, hanem újraértelmeznek, átrendeznek, párbeszédbe lépnek más idősíkokkal és 

tapasztalatokkal. A monológ újságkivágásai nemcsak a felvonultatott korszakok hangulatát 

idézik, hanem vizuális dokumentumként működnek: a társadalmi közeg, a nemzedékek 

közötti feszültségek, a személyes és kollektív történelem reprezentációi. Ezek az elemek egy-

egy fragmentált múltbéli valóság hordozóivá válnak – éppúgy, ahogyan Nora leírja: „Helyei 

vannak az emlékezetnek (lieux de mémoire), mivel nincs már valódi közege az emlékezetnek 

(milieux de mémoire) 32”.  

A film zárójelenetében elhangzó kulcsfontosságú kijelentés – „Egyszer majd eltűnsz, 

mint a babonák” – a narrátor generációjának világos elhatárolódását fejezi ki azoktól a 

beidegződésektől, értékrendektől és társadalmi mintázatoktól, amelyeket az előző 

nemzedékek örökítettek rájuk. A múltidőt idéző asszony figurája egyszerre hordozója a 

társadalmi konvencióknak, a háborúkban közvetett módon részt vevő hallgatásnak, a ki nem 

mondott bűnöknek és az elhallgatott traumáknak. A babona ebben az összefüggésben nem 

csupán elavult hiedelmet jelent, hanem a kritikátlan hagyomány, az automatikusan 

továbbadott félelem és társadalmi alkalmazkodás szimbóluma. A narrátor kijelentése tehát 

nem pusztán szakítás a múlttal, hanem a múlt feldolgozásának aktusa – egy emocionális és 

morális önfelszabadítás, amely során a generációs örökség már nem determinál, hanem 

megkérdőjelezhetővé válik. A zárómondat nem egyszerű múltellenesség, hanem kritikai 

reflexió: egy olyan nemzedéki megszólalás, amely felismeri, hogy az elődök által örökül 

hagyott viselkedésminták, ideológiák és traumák nem elkerülhetetlenek, hanem 

megnevezhetőek, kérdőre vonhatóak, sőt: leválthatóak. Ez a megszólalás a transzgenerációs 

trauma kimondásának első lépése: nemcsak emlékezés, hanem emlékezetpolitikai aktus is. 

Benne van az ifjú Kovásznai hite is, hogy a fiatal generáció képes lesz túllépni a múlt hibáin, 

és egy új, igazságosabb világot épít. A film egyrészt tükrözi a korszak magabiztos lendületét 

és a fiatal alkotói generáció változásba vetett hitét, másrészt már megjelennek benne azok a 

kérdőjelek és kritikai attitűdök, amelyek Kovásznai későbbi munkáira is jellemzők lesznek. 

Az idealizmus mögött ott húzódik a társadalmi valóság árnyalt érzékelése is, amely már itt, a 

pályakezdésnél is felfedezhető. 

 

 

  

 
31 Pierre NORA, Emlékezet és történelem között, ford. K. Horváth Zsolt. Aetas, 3. sz., 1993. 
32 Pierre NORA, Emlékezet... 



 41 

10.3. A fény öröme (1965) 

 

 

  
 

  
 

 

Jill Bennett ausztrál művészetfilozófus a kortárs művészet és a trauma 

reprezentációjának összefüggéseit kutatva vezeti be az érzéki nyomhordozó (affective trace) 

fogalmát33. E fogalom alaptétele, hogy a művészet – különösen a vizuális médiumok – nem 

pusztán reprezentálja a traumatikus tapasztalatot, hanem érzéki módon újraaktiválja azt, 

mégpedig nem a narratív emlékezés, hanem a testi-affektív bevonódás révén. Bennett szerint 

az érzéki nyomhordozó nem az emlékezet mimetikus visszaadása, hanem egy testi 

„lenyomat”, amely a nézőt nem a megértés, hanem az érzékelés, az affektus szintjén szólítja 

meg. Az ilyen művek nem ábrázolják a traumát, hanem szenzuálisan közvetítik a jelenlét 

hiányának tapasztalatát, a veszteség, a fenyegetettség, a túlélés határélményeit. Ebben az 

elméleti keretetben Kovásznai bányászoknak emléket állító animációja, A fény öröme 

egyértelműen értelmezhető érzéki nyomhordozóként. A mozgókép médiuma itt nem narratív 

rögzítőként, hanem affektív közvetítőként működik. A képekben nemcsak vizualizált világ, 

hanem testi tapasztalat, szenzuális intenzitás és emocionális lenyomat jelenik meg. Azáltal, 

hogy a néző nemcsak értelmez, hanem érzékel és rezonál, a film képes túlmutatni a 

reprezentáción, és elérni azt, amit Bennett a kortárs művészet egyik legfontosabb etikai 

dimenziójának tekint: az affektív viszonyulás által létrejövő, nem fogalmi, hanem testi alapú 

megértést. Ehhez a hatáshoz Kovásznai személyes érintettsége és elköteleződése is kellett – 

miután nem vették vissza a Képzőművészeti Főiskolára, két évet dolgozott bányában, hogy 

 
33 Jill BENNETT, Empathic... 



 42 

belülről ismerje meg a munkásosztályt, aki iránt mély rokonszenvet érzett. Ez a személyes 

tapasztalat nagyban hozzájárul ahhoz, hogy a film ne csupán ábrázoljon, hanem tanúságot 

tegyen. A film nem a bányászat tárgyilagos dokumentálása, hanem a test szorongásának, 

feszültségének és eufóriájának közvetítése vizuális és hangzó elemek segítségével. A filmben 

megjelenő hirtelen fényvillanások, a nyomasztó sötét és a robbanások színorgiái érzéki 

lenyomatok. A kollázstechnika, az elmosódó formák, a torzított perspektívák és a ritmikus 

montázs a test szorongását és szenzuális tapasztalatait fordíta le vizuális nyelvre. A néző 

nemcsak látja a veszélyt, hanem érzi a szűk tér klausztrofóbiáját, a félelem pulzálását – a 

képek szó szerint „beleégnek” az érzékelésbe. A film nem épít klasszikus narratív struktúrát, 

mivel az affektív hatás elsődlegességére épül. Ez tökéletesen megfelel Bennett 

elképzelésének. A bányászok felszínre emelkedését követő fény- és színrobbanás nem csupán 

a túlélés narratívája, hanem a felszabadulás testi örömének vizuális és akusztikus 

artikulációja. A néző átérzi azt a kontrasztot, amely a földalatti világ nyomasztó sötétsége és a 

felszín fényözöne között feszül.  

A film technikája – amely ötvözi a fotót a festői absztrakcióval – tovább erősíti az 

érzéki nyomhordozás hatását. A fényképek valóságindexe (a referenciális hitelesség érzete), 

valamint a festői kéz nyoma együttesen működtetik az emlékezeti mezőt: nem egy esemény 

elmondása, hanem a lenyomat megőrzése a cél. A néző e lenyomatot az érzékelés révén 

dekódolja – ez a megközelítés a test emlékezeti szerepét hangsúlyozza, szemben a nyelvi, 

tudati interpretációval. Gáll István filmrendező – aki értetlenül állt a film mellőzöttsége, 

vidéki mozikba való száműzése előtt – így ír: „(...) a néző átéli azt az örök szorongást, amit a 

föld mélyébe zuhanó kasban érez a bányász; a vastag sötétben ott kóvályognak a szorongás 

fantázia szülte rémei, a tűz- és robbanásveszély állandóan leselkedő kísértetei. Csupa szín, 

csupa ideges villanás, vörösen izzó és feketébe hulló kép ez a film. Aki járt bányában, ráismer 

apokaliptikus élményeire. A semmibe vesző, fény nélküli vágatok végtelenségére, a különös 

zajokra és az ijesztő csendre, a hirtelen felcsapó fények lidérces rémületére, a robbantások 

bíboros színorgiájára. És átéli a néző azt az örömet, amit a bányász naponta érez, amikor a 

felszínre repíti a kas, és megcsapja a kinti sokszínű világ, a fény öröme, az élet öröme.34” Ez 

az, amit Bennett empatikus látásnak nevez (empathic vision), egy érzéki rezonancián alapuló 

viszony. Kovásznai filmje nem sajnálatot kíván kiváltani, és nem felel meg a kor heroizáló 

munkásképének, hanem azt éri el, hogy a néző érzékileg kapcsolódjon ahhoz a tapasztalathoz, 

amit a bányász nap mint nap átél.  

A bányászokról készült portékhoz a párbeszédükről rögzített hangfelvétel társul, 

amelyen elhangzanak az életmódjukkal járó akadályok, veszélyek, ártalmak (szilikózis). Az, 

ahogyan a film zörejekből, gépzajokból, fémes csattanásokból és mechanikus hanghatásokból 

építi fel a bánya világát, majd ebből az akusztikus térből lassan kibontakozik az emberi 

beszéd, nemcsak dramaturgiai, hanem érzéki-tapasztalati szinten is jelentéssel bír. A film első 

perceiben felépülő hangkulissza – gépek zakatolása, fémsúrlódás, csörömpölés, mély 

földmorajlás – olyan térérzetet kelt, amelyben a hang által bejárhatóvá válik a bánya, még 

mielőtt képet látnánk róla. Ez a hangon keresztüli belépés egyben affektív indítás is: a néző 

testileg reagál a hangrezgésekre, a mélyfrekvenciás zajokra, a hirtelen megszólaló 

fémhangokra. A hang itt nem a képet kíséri, hanem megelőzi és megalapozza azt, létrehozva 

egy szorongást keltő, zsigeri befogadói állapotot. Ez az érzéki megelőzöttség megfelel Jill 

Bennett affektuselméletének, miszerint az affektus nem kognitív értelmezéssel, hanem érzéki 

impulzusokkal kezdődik: a test érzékeli, mielőtt az elme értelmezi. A néző nem tudja rögtön, 

mit hall – de érzi a fenyegető viszonyt a térrel. Mintha a bánya maga is élő organizmus lenne, 

amely uralja az embert, és saját ritmusában „lélegzik”, „köhög”, „ordít”. A film egyik 

legmeghatározóbb dramaturgiai és érzéki pillanata az, amikor az emberi beszéd először 

 
34 GÁLL István, „A fény öröme”, Élet és irodalom, 1967. júli. 22. 



 43 

megszólal. Ez a beszédhang intim, törékeny hatást kelt a kontrollt gyakorló gépi térben. 

Ahogy áttör a gépzajon, úgy válik a beszéd aktusa is a túlélés egyik affektív formájává. Ez a 

megszólalás nemcsak artikulál, hanem emberi jelenlétet követel vissza egy dehumanizált 

térben. Kovásznai merészen bánik a filmidővel: nem feszesít, inkább túlfeszít: a hanggal 

együtt a kép is pulzál, elhalkul, hirtelen előtör, majd ismét elnémul. Ez a dinamikusan változó 

szerkezet a néző testét egy sajátos időélménybe helyezi: a bányász testének idejébe. Egy 

olyan testidőhöz igazodik, amelyben a várakozás, a feszültség, a kirobbanás és a 

megkönnyebbülés ciklikusan váltakozik. 

Henri Lefebvre szerint a tér társadalmi termelés eredménye. A bánya, mint 

konceptualizált tér, a hatalom által megszerkesztett, funkcionálisan kijelölt helyszín, 

amelynek fizikai struktúrái (akna, folyosó, gépek) a munkaerő racionalizálását és ellenőrzését 

szolgálják. Ugyanakkor megélt térként a bánya nemcsak fizikai, hanem affektív környezet: 

félelemmel, izoláltsággal és testi szorongással telített. Kovásznai képi nyelve azzal, hogy a 

szubjektív testi tapasztalatot ötvözi a kollektív térérzékeléssel, Lefebvre elméleti keretéhez 

hasonlóan mutatja meg, hogy a tér nemcsak szervez, hanem hatalmat gyakorol. Bánya-

anatómiája másfelől a Foucault által kijelölt panoptikus logikát követi, és megfeleltethető 

Foucault megfigyelő hatalmi modelljének35. A bányász mozgása behatárolt, előre kijelölt, 

ellenőrzött; a szűk folyosók, az egyirányú járatok, a mechanikus fizikai műveletek a fegyelem 

térbeli kódolásai. A munkás nem név, hanem test, akinek mozgása előre meghatározott, egy 

előírt struktúrában zajlik, és csak akkor kap emberi arcvonásokat, amikor kijut a fényre. A 

felszínre emelkedés a térből való kitörésként, egy új kezdetként is olvasható. A felszín színei 

– a hirtelen beáradó napfény, a világ festőisége – könnyen értelmezhető a hivatalos ideológia 

optikáján keresztül mint az államszocialista munka értelmének katarzisa, de Kovásznai 

optimizmusa nem retorikus, hanem transzcendens. A bányát a gótikus katedrálissal állítja 

párhuzamba, a bányászokat a névtelen építőkkel, akik munkájuk végeztével a megváltás 

fényében részesülnek. A kormos arcú bányászportrék Bach D-moll Szvitjének Nyitányára 

emelkednek fel. A film a balesetvédelmi plakátokkal és a bányász szocialista-realista 

szobrával indít, a zárlatban pedig elemelkedve a valóság talajától, impresszionisztikus 

víziókban jut el a megdicsőülésig. 

 
 

10.4. Anima vérité 

 

 

  
 

 
35 Michel FOUCAULT Felügyelet és büntetés – A börtön története című munkájában foglalkozik Jeremy 

Bentham filozófus börtöntervével, ahol a rabok folyamatos megfigyelése történik, egy panoptikus 

épületstruktúrának köszönhetően. 



 44 

 

A szociológiai dokumentarizmus egyik programadó alkotása, egyben az irányzat 

kollektív működésének példája a Balázs Béla Stúdióban készült Nevelésügyi sorozat (1973), 

amelyben a sorozatban részt vevő alkotók (Dárday István, Szalai Györgyi, Mihályffy László, 

Vitézy László, Wilt Pál) egy olyan munkamódszert honosítottak meg, amely a szociológiai 

elemzést vizuális struktúrává emelte. A hetvenes évek pedagógiai dokumentumfilmjeinek 

központi témái ezen a nyomvonalon mozgó problémák lettek: az oktatási intézményrendszer 

diszfunkciói, a nevelési modellek válsága és a reformtörekvések ellentmondásai. A stúdióban 

született filmek jelentős része alapult szociológiai terepkutatásokon, interjús anyagokon és 

helyzetfeltáró riportokon. Ez a megközelítésmód hamar túllépett a dokumentumfilm műfaji 

határain, és átöröklődött a fikciós, de még az animációs filmek formai és dramaturgiai 

világába is. Kovásznai ebben az időben a „társadalmi rajzfilm” műfajával kísérletezett. 

Hatással volt rá a francia újhullám, különösen a cinéma vérité irányzata, valamint annak kelet-

európai recepciója, amely a ’60-as évek végére új dokumentarista látásmódot hozott magával. 

Ezek az impulzusok vezettek el Kovásznai sajátos animációs dokumentarizmusának, az anima 

vérité koncepciójának kidolgozásához, amely 1971-re vált koherens módszertani keretté. A 

módszer lényege, hogy a valóság megörökítése nem a kamera közvetlen jelenlétén, hanem a 

képzőművészet hagyományos modell utáni rajzolásán keresztül történik. Az így létrejövő 

alkotói helyzet – a modell és a rajzoló közötti élő interakció – sajátos kölcsönhatást generál: a 

modell hatással van az őt ábrázoló művészre, ugyanakkor a művész interpretációja is 

visszahat a modellre. Ez a kölcsönös jelenlét idézi fel a cinéma vérité önreflexív 

kamerahasználatának dinamikáját. Az anima vérité poétikáját a valósághűség és a szubjektív 

artikuláció (expresszivitás, túlzás) kettőssége adja. Kovásznai célja nem a fotórealista illúzió 

megteremtése, hanem – saját szavaival – „a lényeg realisztikus megragadása36”. Ezért a 

megrajzolt figurák mindig eredeti társadalmi és térbeli kontextusukba kerülnek 

visszahelyezésre. Az alkotók a környezetet is részletesen tanulmányozzák, rajzban 

rekonstruálják, s csak ezen az alapos megértésen keresztül kezdik el mozgatni a szereplőket – 

a valóság térbeli és társadalmi struktúráján belül. Az időbeni kiterjedés hozza mozgásba az 

állóképet. Ez a megközelítés egyúttal tágítja az animáció portréábrázolásának lehetőségeit is, 

mivel a rajzolt modell „időbeli körüljárhatósága” révén lehetőség nyílik annak teljes 

életkörnyezetének feltérképezésére. A művészi folyamat így nemcsak vizuális megfigyelés, 

hanem interperszonális és társadalmi közelítés is: a modell egyszerre ábrázolt alany és 

értelmezett kortárs. Fontos eleme ennek a megközelítésnek az emberközeli tipizálás, amely 

egyensúlyban tartja az általánosíthatóságot és a személyességet. Ez a fázis lehetőséget biztosít 

a szereplők összehangolt dramaturgiai elrendezésére is: az alkotók olyan figurákat keresnek, 

akik életkor, társadalmi helyzet, karakter és sors tekintetében egymást kiegészítő tipológiát 

alkotnak, így biztosítva az animáció szociológiai és érzelmi sokszínűségét. Ez nemcsak a 

narratíva hatásosságát növeli, hanem meghatározza az alkalmazott vizuális és animációs 

technika jellegét is: egy dinamikus, fiatal karakter mozgásalapú, élénk színvilágú 

megjelenítést kíván, míg egy idősebb, visszahúzódó figura esetében tompított tónusok, lassú 

áttűnések és statikus képi megoldások kerülnek előtérbe. A filmkészítés második szakasza – a 

műtermi munka – az előző fázisban felhalmozott vizuális és élményanyag grafikai 

kikristályosítását és animációs feldolgozását jelenti. A modellekkel való közvetlen kapcsolat 

ekkorra már lezárul, az alkotók a stúdió terében véglegesítik az összegyűjtött vizuális 

jegyzetek, portrék és környezetrajzok alapján a karakterábrázolás formáit. Kiemelt szerepet 

kap ebben a fázisban a mozgás kiválasztása mint egyénítő, tipizáló eszköz. Nem minden 

figura esetében szükséges a teljes test animálása: előfordulhat, hogy egy karaktert egy-egy 

gesztusa reprezentál a leghitelesebben. Kovásznai még arra sem törekszik, hogy az egyes 

 
36 KOVÁSZNAI György, „A Rügyfakadás megvalósításának munkamódszere” c. írásában, in IVÁNYI-BITTER 

B., Kovásznai. 160. 



 45 

karakterek megjelenése koherens legyen. Többen dolgoznak a filmben, egymástól eltérő 

művészeti stílusban, és ezt inkább kiaknázta, mintsem homogenizálta, expresszívvé téve a 

szereplők hangulatváltásait és saját nézőpontváltásait. 

A lokális, hétköznapi jelenségek, mikrotörténetek szervezték ekkoriban készített 

rövidfilmjeit: Rügyfakadás No.3369 (1971), Körúti esték (1972), A 74-es nyár emléke (1974), 

Riportré (1982). Utcajeleneteket, presszókban ücsörgők párbeszédeit, társkereső hirdetéseket 

dolgozta fel, vizuális pillanatfelvételeket rögzített, megragadta a kor hangulatát, a hely 

szellemét. Mintha a festményanimációban a képek folyamatos újraalkotása révén a mozgókép 

nem rögzítene, hanem emlékezne. A festés mozdulatai, az ecsetvonások ritmusa, a színek 

lüktetése testesítik meg a városélményt. Kovásznai számára a városi lét banalitása nem 

ironikus elidegenedés, hanem mély affektív kötődés tárgya. Nem a részletekre fókuszál, 

hanem az atmoszférára, a helyszínek kisugárzására, az aurára. Az ecsetvonások folytonos 

átalakulása pedig nem véglegesíti a látványt, hanem állandóan az emlékezés aktusában tartja. 

Lefebvre szavaival élve: térből akkor lesz hely, amikor érzéki-tapasztalati viszony, jelentés, 

emlékezet és affektív kötődés társul hozzá. Kovásznai filmjeiben Budapest nem háttérként 

jelenik meg, hanem sűrűn érzékelt, átélt, artikulált térként – vagyis helyként. A Körúti 

estékben és A 74-es nyár emlékében Budapest helyekké differenciálódik, vagyis az 

élményekkel és testérzékletekkel telített, megélt terek37 hálózatává válik. Ezek a helyek 

lüktetnek, változnak, reagálnak – vagyis élnek. Ez nem csupán poétikai hatás, hanem 

térpolitikai állítás is: a város nem az állami infrastruktúra és hatalmi geográfia leképezése, 

hanem az érzéki, esztétikai és hangsúlyosan szubjektív térélmények sokasága. A megélt tér 

pluralitásban létezik, mivel mindenki másképp éli meg. Ő maga is a konkrétum és a 

személyes megélés kettős hatását hangsúlyozza a film kapcsán: „Legfőbb törekvésem az, hogy 

a rajzfilmet a konkrét valósághoz közelítsük. Az absztrakció – amely kétségtelen nagy előnye a 

rajzfilmnek és lehetővé teszi az elvont gondolatok képi megjelenítését – azzal a veszéllyel jár, 

hogy »megeszi« a konkrétságot. Jó lenne megmutatni a gyökereket, amelyek a valósághoz 

vezetnek. Ez persze nagyon komplikált ebben a műfajban, hiszen, ha nagyon akarunk, akkor 

sem tudunk nem absztraktok lenni. Ám a motívumtartalékok is kimerülnek, ha időnként nem 

nyúlunk a valósághoz vissza. Végül is a műfaj fiatal, határait még nem járták be és azt 

hiszem, nagyon sok lehetőséget kínál. A film olyan impressziókat kíván visszaadni, amelyeket 

én szereztem ezen a számomra kellemes nyáron.38” 

Kovásznai az atmoszféra megteremtésére hangban is nagy hangsúlyt fektet: a 

filmekben felcsendülő zenei betétek – Illés, Lokomotív GT, KEX, Koncz Zsuzsa, Szécsi Pál – 

tovább fokozzák az időbeli és érzéki belehelyezkedés lehetőségét. A Hullámhosszok (1970) 

című festményfilmje teljességében a rádióadók aleatorikus váltakozásából épül fel, a kép nem 

illusztrálja a hangot, hanem paritásban áll vele, felel rá. A film MOTTÓJA: „Forgatjuk a 

rádió gombját s az éterből a legkülönfélébb hangbenyomások zúdulnak ránk. Ezek az 

impulzusok válogatás nélküliek és töredékesek, bennük mégis jellemzően zsong és lüktet a 

modern emberi világ. E film alkotói a festészeti látvány eszközeivel, szubjektív élményként 

követik a hullámhosszokat.” Ez az erős rendezői gesztus, amellyel a rádió keresőgombját teszi 

meg szervezőelvvé, egyrészt Kovásznai integratív világszemléletét tükrözi, ahol a magas- és 

popkultúra egyaránt megfér, másrészt azt az erős kapcsolódási szándékot, amellyel a külvilág 

impulzusaira reflektál, kommunikációs lehetőségként tekint. Ezekben a filmekben a műfaji 

megkötések fellazítására és korlátainak feszegetésére tett tudatos kísérletezésről van szó. A 

szocialista eszménytől idegen gesztus a művészi színvonalra emelt popkultúra, a kortárs 

 
37 A megélt tér (l’espace vécu) LEFEBVRE-nél az a szubjektív, érzéki, emlékezetileg és szimbolikusan telített 

tér, amelyet nem csupán használunk vagy tervezünk, hanem testileg és érzelmileg átélünk – és amelyet a 

művészet képes leginkább láthatóvá és újrateremthetővé tenni. Ez a fogalom háromszintű térelméletének 

harmadik és legintimebb szintje.  
38 „Utazás a Hold középpontjába”, Esti Hírlap, 1974. okt. 18. 



 46 

könnyűzenei darabhoz, jazzimprovizációhoz készített festői videoklip (Kovásznai korábbi 

filmjei, a Várakozni jó vagy a Fény és árnyék ilyenek).  

 

 

10.5. Julian Józef Antonisz (1941 – 1987) 

 

 

  
 

 

Nemzetközi párhuzamként Julian Józef Antonisz (eredetileg Antoniszczak) „kamera 

nélkül” készülő filmjeit hozhatjuk. Ezek a munkák egyedülálló példái egy olyan 

ellentmondásos és szigorúan kontrollált nyilvánosságszférában működő diskurzusnak, 

amelyet a hatalom rendszerszinten felügyelt, mégis belső feszültségek, esztétikai és politikai 

ellentétek tartottak mozgásban. Antonisz közvetlenül a 35 mm-es filmszalagra rajzolta, 

festette, karcolta, égette, pecsételte filmjeit. Radikálisan autonóm, ironikusan Lengyel Kamera 

Nélküli Krónikának (Polska Kronika Non-camerowa, 1981–1987) nevezett „csináld magad”-

projektje azzal emelkedik ki a kontextusból, hogy a kézműves animáció szándékosan 

korlátozott eszköztárát a hivatalos politikai vizualitás szétírására, aleatorikus karneváli 

dekonstrukciójára használja. Filmjei agyonmásolt VHS-kazettákon terjedtek, gyakran 

földalatti, „nem hivatalos” éjszakai vetítéseken mutatták be azokat klubokban és bárokban. 

Fontos megemlíteni, hogy Antonisz különleges kapcsolatot ápolt az Oberhauseni Fesztivállal, 

ahol filmjei gyakran kaptak díjat. Az 1984. évi nagydíjat a Kamera Nélküli Krónika hatodik 

részének ítélték oda, amely tartalmazott egy Weg zum Nachbarm című, magának a 

fesztiválnak szentelt jelenetet. Az Oberhauseni Fesztivál megjelenik Antonisz nyugat-

németországi utazásáról szóló, Oberhausen, Duisburg, Düsseldorf, Dortmund, Hannover, 

avagy kamera nélküli riport a Német Szövetségi Köztársaságról (Oberhausen, Duisburg, 

Düsseldorf, Dortmund, Hannover, Hamburg, czyli noncamerowy reportaż po Republice 

Federalnej Niemiec, 1985) című animációs riportfilmjében is. Ezekben a kamera nélküli 

rajzfilmekben a politikai híradók konvencionális retorikáját forgatja ki ironikus 

távolságtartással, bizarr szövetet hozva létre a kései szocialista realizmus vizuális nyelvén 

megfogalmazott rendszerkritikával. Az udvari bolond stratégiája: ironikus, de nem nyíltan 

lázadó; játékos, de nem naiv. Olyan szerepet vállal, amely lehetővé teszi számára, hogy 

belülről forgassa ki az ideológia nyelvét – látszólag együttműködik, valójában azonban 

lefegyverzi azt. Az abszurditás védőburka alatt Antonisz mélyen beavatkozik a domináns 

diskurzus szerkezetébe, dekonstruálja annak patetikus, idealizált formanyelvét, és helyére 

kaotikus, érzéki sokkhatásokon alapuló montázst helyez. Az egységes narrációt széttöredezett 

kommentárok, pszichedelikus hangalámondások, popzenei betétek, háttérzajok és zavaró 

hangfoszlányok váltják fel – mindezek gyakran teljesen laza, véletlenszerű kapcsolatban 



 47 

állnak a vizuális réteggel, amely vibráló színekből, túlmozgó formákból és vizuális „zajból” 

áll. Ez az esztétikai anarchia nem a formátlanság, hanem a tudatos taktikázás tere: a művész a 

karneváli sokhangúság stratégiájával elbizonytalanítja a jelentés stabilitását, és megtöri azokat 

a vizuális és narratív kódokat, amelyek az állami filmpropaganda eszköztárát alkotják. 

Antonisz így nemcsak a médium határait feszegeti, hanem a film ideológiai szerepét is 

újradefiniálja – emellett természetesen dekolonizálja is a filmes esztétikát, mert megtagadja a 

globális dominanciával rendelkező nyugati vizuális normákat, és egy lokális, alternatív, 

közép-európai nyelvet hoz létre.  

Művészete a kisember taktikai válaszreakciója a hatalmi struktúrák reprezentációs 

gépezeteire – a groteszk mint ellenállási forma, a vizuális montázs mint diskurzív szabotázs. 

A klasszikus narratíva elutasítása tehát nem egyszerű stílusbeli kísérlet, hanem politikai 

pozíció: az autoriter beszédmód ironikus kifordítása a saját szabályrendszerén belül, a művész 

testén és érzéki tapasztalatán keresztül. Antonisz barkácsolásból építkező filmes gyakorlata 

közvetlenül rámutat a de Certeau-i taktika39 egyik alapvető ismérvére: helyzeti kreativitás és a 

domináns struktúrákkal szembeni alkalmazkodó ellenállás. A de Certeau-i értelemben vett 

„bricolage”, vagyis a meglévő eszközök újratervezett, kreatív használata nem pusztán 

technikai invenció, hanem a kulturális normák újraírása is: a „barkácsfilm” esztétikája a 

hatalmi diskurzus ipari normáival szemben pozicionálódik. A Lengyel Filmkrónika (Polska 

Kronika Filmowa) a rezsim egyik hivatalos propagandaeszköze volt: állami stratégiai 

médium, amely reprezentálta az uralkodó ideológia narratíváit. Antonisz ezzel szemben 

létrehozta a saját Krónikáját – de taktikai módszerekkel: ugyanazt a műfajt használja, de 

kifordítja, átírja. Ez a diskurzus megszállása, a stratégia terének taktikával való 

újrahasznosítása. Antonisz Kamera Nélküli Krónikája nem kívülről támad, hanem belülről 

téríti el a hivatalos médianyelvet: ugyanazokat a formai konvenciókat alkalmazza, de 

parodizálja, önreflexívvé teszi. Ez klasszikus példája a de Certeau-i kisajátításnak40. A 

fogalom a hétköznapi emberek kreatív, ellenálló viselkedését írja le azokkal a rendszerekkel 

szemben, amelyek a viselkedésük tereit és szabályait felülről, intézményesen meghatározzák. 

Antonisz filmjei bemutatják, hogyan próbálhat meg egy egyén médiumon keresztül emlékezni 

egy elnyomó rendszer valóságára úgy, hogy nem a hivatalos reprezentáció nyelvét ismétli 

meg, hanem átírja azt. Nem kivonul a valóságból, nem alternatív világot épít, hanem azon 

belül dolgozik, azzal folytat párbeszédet. Antonisz vagy Kovásznai nem menekülnek az 

államszocialista valóság elől, hanem mélyen beágyazódnak. Nemcsak a világra reflektálnak, 

hanem saját médiumukra is. Tudatosan mutatják meg a film megalkotottságát, 

szerkesztettségét, anyagiságát. Kovásznainál az anima verité fogalma pontosan ezt jelenti: az 

animáció nem illúziógyártás, hanem művészi valóságtapasztalat, amely a festészetből, a 

szociográfiából, a töredékes nyelvi reflexiókból egyaránt építkezik. A filmkészítés 

személyessé tételének politikai gesztusa, ahol a szerző keze és nem a gép tekintete vagy 

adottságai határozzák meg a végleges látványt. 

Jill Bennett szerint különösen azok a művek affektív hatásúak, amelyek „sérültek” 

vagy töredezettek formailag, elkerülik az esztétikai idealizálást, diszkomfortérzetet keltenek, a 

trauma, a marginalitás, a test és az emlékezet mediálására törekednek, nem egyszerűen 

elmesélnek valamit, hanem megéreztetnek valamit. A hivatalos retorika egy homogenizált, 

idealizált világképet közvetített: harmonikus társadalom, fejlődés, rend. Antonisz munkái 

ezzel szemben kifejezetten nyers, durva, sokszor esetlen vizualitást mutatnak – akárcsak korai 

 
39 A taktika egyfajta ellenállás a fennálló hatalmi struktúrákkal szemben – nem nyílt konfrontáció, hanem 

mikroszinten működő, helyzetfüggő kreatív túlélés. De Certeau példaként a városi gyalogost említi, aki a 

várostervezők által meghatározott útvonalak helyett saját útvonalat vág a térben, ezzel újraírva a tér használatát. 
40 A De Certeau-i értelemben vett „kisajátítás” az a taktikai művelet, amellyel az egyének vagy közösségek a 

hatalom által kijelölt struktúrákat (nyelvet, teret, médiát) saját céljaikra használják fel, így a fennálló rendszerek 

terében teremtenek autonóm mozgásteret. Lásd: Michel DE CERTEAU: A cselekvés művészete  



 48 

élőszereplős filmjeinek elmosódott, alulexponált képei. Az animációs képsorokat és a 

hanganyagot egyaránt a spontaneitás és a kontrollált káosz hatja át: a vágás ritmusa 

szaggatott, a kompozíciók rendezetlenek, a hanganyagok pedig szándékoltan torzak, zajosak, 

hibákkal telítettek. A filmekben gyakran visszatérő, hurráoptimista induló-szerű zenei 

aláfestés – amelyet többnyire maga Antonisz komponált és adott elő – gyenge minőségű 

felvételeken szólal meg, tele hamis hangokkal, rögzítési hibákkal és akusztikai zavarokkal. 

Külön figyelmet érdemel az Antonisz-filmek védjegyének tekinthető hangalámondásos 

narráció, amelyben szinte kizárólag nem professzionális szereplők – köztük a Krakkói 

Animációs Stúdió portásnője – olvassák fel a szövegeket. E szereplők gyakran dadognak, 

hibásan ejtik ki a szavakat, és nehezen birkóznak meg az Antonisz által megírt, áltudományos 

zsargonnal, nyelvi neologizmusokkal telített szövegekkel (ezekben a nyelvi kollázsokban 

különböző regiszterek keverednek a modern technológiától a természettudományos vagy 

filozofikus diskurzusokon át a blöffig). A narrátoroknak felolvasásaik során egy Antonisz-féle 

kézzel írott, rendezetlen és nehezen értelmezhető jegyzetlapról kellett rögtönözniük.  

Antonisz vizuális kézjegye az ismétlés, a hurkokra (loop) tagolt struktúra. Az 

egységek ritmikus újrajátszása mély jelentésréteggel rendelkező formai-poétikai elem. A képi 

és hangi motívumok ismétlődése nem pusztán stiláris játék, hanem a szocialista valóság 

önismétlő, ciklikus tapasztalatának metaforája. A rendszer folyamatosan újratermelte önmagát 

változás helyett, agresszíven ismételte ugyanazokat az üzeneteket, miközben a hétköznapi élet 

stagnált, reménytelenül ismétlődő rutinban zajlott. A hivatalos retorika gépies ismétlése és a 

társadalom kollektív dezintegrációja között feszülő ellentét képezte a korszak egyik 

alapélményét. A loop így ideologikusan telített forma: a fejlődés szimulációja alatt valójában 

mozdulatlanság uralkodik. Antonisz filmjeiben az ismétlés gyakran túlpörgetett: túlgyorsított 

mozgások, idegesítően lüktető zene, monoton hangalámondás. Ez a ritmus patológiája, amely 

egyszerre nevetséges és nyomasztó. Antonisz kritikai emlékezetstratégiája: loopjai beleégetik 

a néző érzékelésébe a korszak monoton, ismétlő, üres ideológiai szerkezetét.  

Mindezen effektusok célja az, hogy a film mint médium megőrizze az egyediség 

auráját, ahogyan azt Walter Benjamin a tömegkultúra kritikájában megfogalmazta41. 

Benjamin szerint az aura a műalkotás történeti jelenlétéhez, téri-időbeli egyediségéhez 

kötődik – amit a mechanikus reprodukció lebont. Antonisz számára kulcsfontosságú kérdéssé 

vált, hogy megszabaduljon a filmművészet egyik alapvető jellemzőjétől: a technikai 

sokszorosíthatóságtól. Ez a vágy (amely meglehetősen szokatlan a mozgóképes médium 

hagyományos logikája felől nézve) végül radikális non-kamerás fordulatához vezetett. 

Antonisz célja nem a reprodukálható, tömeggyártott másolat létrehozása volt, hanem épp 

ellenkezőleg: annak megvalósítása, hogy a vetített film minden esetben az eredeti, kézzel 

készült műalkotás legyen. Az alkotás egyediségére, fizikai nyomhordozó mivoltára törekedett 

– egy olyan formára, amely nem választható el az alkotói gesztustól. A „közvetlen animáció”, 

ellentétben a hagyományos animációs technikákkal, amelyek alapvetően a felvétel és 

reprodukció elvén nyugszanak, a képi világ közvetlen manifesztációja. A filmszalag nem 

csupán technikai közvetítőeszköz, hanem maga is a film tárgyává válik – annak érzéki, fizikai 

testévé. Antonisz filmjei auratikus emlékezetobjektumok: érzéki, széttöredezett lenyomatok 

egy korszakról, amely maga is instabil, groteszk és politikailag terhelt volt. Szigorúan 

elkötelezett film (Ostry film zaangażowany, 1979) című munkája egyenesen az állami cenzúra 

abszurditását gúnyolja, míg a Kamera Nélküli Krónika több epizódja (különösen a hatodik) 

karnevalisztikus politikai pamfletként működik: groteszk „híradói” a gazdasági válságot, a 

fogyasztói nyomort, sőt a hidegháborút is parodizálják. Annak ellenére, hogy filmjei tele 

vannak nyers, közvetlen politikai megjegyzésekkel, Antonisz képes volt különleges tárgyalási 

 
41 Walter BENJAMIN, „A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korszakában”, ford. BARLAY László, in 

Kommentár és prófécia (Budapest: Gondolat Kiadó, 1969). 



 49 

pozíciót kialkudni a hatóságokkal – részben éppen filmjeinek műfaji besorolhatatlansága és 

barkács-jellegéből fakadóan vélt ártalmatlansága miatt. A kézzel írt és felolvasott, tökéletlen 

narráció célja is az volt, hogy kiszabaduljon az államilag ellenőrzött stúdiórendszerből. 

Antonisz saját szobáját alakította át stúdióvá, ezzel a független, alulról szerveződő filmes 

gyakorlat lehetőségét demonstrálta. Hitt abban, hogy a film médiumát vissza kell adni az 

embereknek – el kell venni az intézményi közvetítők kezéből (a De Certeau-i kisajátítás). A 

film előtti kor varázsát akarta visszahozni: a közvetlen kapcsolatot az alkotó és a néző között, 

a személyes kézjegyű, egyedi filmek világát, amelyeket padlásokon és garázsokban 

készítenek, és kis mozikban vetítenek.  

 

 

11. A kollázsfilm szubjektív poétikája  

 

Walter Benjamin Kiásni és emlékezni42 című írástöredéke termékeny fogalmi 

kiindulópontot kínál az animációs kollázs mnemopoétikai értelmezéséhez. Benjamin ebben a 

rövid, ám sűrű gondolati mezőben az emlékezést régészeti munkához hasonlítja: egyfajta 

rétegszerű ásatásként írja le, amely során a jelen tapasztalata a múlt mélyrétegeibe hatol. Az 

emlékek nem lineáris narratívaként, hanem töredékes, képszerű lenyomatokként tárulnak fel, 

amelyek „későbbi meglátásaink józan helyiségeiben” válnak újraértelmezhető „kincsekké”. A 

különböző eredetű, korú és stílusú képelemek – archív fotók, metszetek, tárgyak, tipográfiai 

elemek – egymás mellé rendelése a múlt képi rétegeinek kiásását imitálja. Az újraszerkesztett, 

elidegenített vizuális töredékek hasonló módon hatnak, mint az ásatás során előkerülő leletek: 

elveszített kontextusuk ellenére (vagy épp ezért) új jelentéseket generálnak a befogadóban. 

Benjamin felvillantja azt a felismerést, hogy az emlékezet működése összefonódik a 

médiumok technikai természetével. A mozgókép szerinte újraszervezi az időt, lehetővé téve 

az emlékek újrarendezését, korábbi asszociációiktól való megfosztását. Ez különösen 

érvényes a kelet-európai animációs kollázsokra, ahol a képelemek új kontextusba helyezése a 

hivatalos történelem alternatívájaként jelenik meg. Az ilyen típusú filmek nem egy konkrét 

múltat akarnak rekonstruálni, hanem az emlékezet működésének szerkezetét tárják fel. A 

töredezettség, a régi tárgyak és képek használata nem nosztalgiából, hanem egy affektív 

ásatás gesztusaként jön létre. A néző maga is régész lesz, aki az érzéki rétegeken keresztül jut 

el a történelmi és pszichológiai mélyrétegekig. A jelentés nem előre adott, hanem a nézői 

asszociációk és érzéki élmények révén jön létre. 

 

 

11.1. Reisenbüchler Sándor (1935 – 2004) 

 

Reisenbüchler Sándor eredetileg dokumentumfilmesnek tanult, és az 

animációkészítésben elsősorban a film struktúrája érdekelte, nem a grafikai világ. Ez azért 

érdekes, mert sajátos vizuális stílusa összetéveszthetetlen, akkor is, amikor a népművészetből 

merít és akkor is, amikor kollázsol. Elmondása szerint a húszas évek filmnyelve volt rá nagy 

hatással, a német expresszionizmus, a szovjet avantgarde, a burleszk. Az európai avantgárd 

képviselői közül különösen fontos volt számára a lengyel Jan Lenica és Walerian Borowczyk 

munkássága. Reisenbüchler filmnyelve egy egyedülálló szintézis eredménye. Az eizensteini 

attrakciós montázs elvét ötvözte John Heartfield43 politikai kollázsesztétikájával és a pop art 

képi gesztusaival. A képi elemek folyamatos mozgása, a kamera szüntelen közeledő-távolodó 

 
42 Az írás Andorka György fordításában jelent meg a Metropolis filmelméleti és filmtörténeti folyóirat Archív 

anyagok a kortárs filmben című 2020. januári számában. 
43 A politikai kollázs legjelentősebb alkotója a 20. században, aki a nácizmus kritikáját vizuális montázsokon 

keresztül fogalmazta meg. Ő demonstrálta, hogy a kollázs nemcsak esztétikai, hanem ideológiai fegyver is lehet. 



 50 

mozdulatai szinte hipnotikus, hisztérikus ritmust kölcsönöznek filmjeinek, amely a szemlélőt 

intenzív befogadói álláspontra kényszeríti. Reisenbüchler tudatosan alakította ki ezt az 

esztétikai rendszert: célja az volt, hogy a néző fejében megragadó, szublimált képi 

szekvenciákat hozzon létre, amelyek összegzik és egyben szimbolizálják a mondanivalót. A 

képsorok nem a narratíva, hanem az ideológiai állásfoglalás hordozói. Úgy vélte, hogy a 

filmnek inkább gondolatokat kellene provokálnia, mintsem csendes, passzív élményt 

nyújtania: „Vajon nem jobb-e, ha egy film gondolatokat provokál, vagy dühöt, nem-értést és 

más emóciókat vált ki, mint amikor azzal a benyomással kel fel a néző a székből, hogy kapott 

egy precíz, szakmailag korrekt módon megcsinált filmet, de érzelmileg érintetlen maradt?”44.  

Reisenbüchler a saját generációja – az 1968-as eszményekhez és kiábrándulásokhoz 

kötődő értelmiség – feladatának tekintette azt, hogy az avantgárd formai tapasztalatait a 

baloldali politikai érzékenységgel és a történelmi tudatossággal ötvözze. A cél: olyan 

alkotások létrehozása, amelyek reflektálnak az ipari civilizáció válságára, az ökológiai 

katasztrófa előérzetére, a globális egyenlőtlenségek dinamikájára. „Nagy erejű szociális 

változások, robbanások tanúi vagyunk mindannyian, ezért napjaink igazán jelentős, haladó 

művészeit a tudatos társadalmi elkötelezettség jellemzi mind Nyugaton, mind a mi 

világunkban. Ez természetesen nem a napi vezércikkekhez kötődő primitív sematizmusban 

nyilvánul meg, hanem gazdagon differenciált, dialektikus műalkotássokban ölt testet. Az 

öncélú formai kísérletezgetés, hermetikus művészkedés kora – véleményem szerint – lejárt. 

Lejárt már csak azért is, mert századunk nagy újítói, felfedezői lényegében minden lehetséges 

utat végigjártak, kipróbáltak. Tovább kell lépnünk. A mi nemzedékünk feladata talán az, hogy 

vitatkozva-gondolkodva magasabb fokú, modern szintézisbe olvassza, alkotó módon 

alkalmazza a reá testált, szinte kimeríthetetlen formakincsvilágot. Én ezért dolgozom 

erőmhöz, képességeimhez mérten.45” A művészet társadalmi szerepét nem propagandisztikus 

módon képzeli el. A szocialista országok kultúrpolitikájának kontextusában, ahol a „haladó” 

vagy „elkötelezett” művészet gyakran volt dogmatikus, Reisenbüchler a valódi társadalmi 

hatás feltételéül a komplex formai és gondolati építkezést szabja meg. Ezzel szemben a 

művészi autonómia abszolutizálása számára zsákutcát jelent. Noha művészi önértelmezése 

nem áll messze az agitáció esztétikája irányzatától, amely a szovjet és nyugati baloldali 

avantgárd hagyományaiból táplálkozik, arra törekszik, hogy egy új érzékelési és értelmezési 

rendet hozzon létre, amelyben az emlékezet, az ellenállás és a jövő lehetőségei egyszerre 

jelennek meg.  

A vele készült interjúkban46 sokszor ad hangot annak a véleményének, hogy a kor, 

amelyben él, intellektuális és morális válságban van. Civilizációfelfogása mélyen humanista, 

ugyanakkor apokaliptikus: az emberiség erkölcsi kimerülését, a természethez fűződő 

kapcsolat elvesztését és a jövőkép nélküli sodródást tartja a kor legfőbb válságának. A 

technikai és technológiai fejlődést túlfűtött, hamis reményeket keltő „bűvészmutatványként” 

látja, az igazi forradalom számára az emberi lélek és etika átalakulásában volna mérhető. Egy 

panteisztikus világszemléletet hirdet, amely az embert a természethez való alázatosabb 

viszony kialakításában segítené. Mivel a meghódítandó fizikai terek elfogytak, az emberiség 

globális faluvá zsugorodott, és már nem tud új irányt találni sem kifelé (űrkutatás), sem befelé 

(etikai, szellemi megújulás). Reisenbüchler számára az animáció vizuális filozófia, amely 

eszközt kínál a civilizációkritika, az ökológiai figyelmeztetés, sőt az ontológiai kérdések 

megfogalmazására is. Olyan jelentésalkotó nyelv, amelyben minden motívum – vonalvezetés, 

szín, mozgás, forma – szemiotikai jelentéssel bír. Az animációt a modern kor egyik utolsó 

hiteles vizuális filozófiai eszközének tekinti.  

 
44 ANTAL István: „Lázad a rajz”, Filmvilág, 2004. júli. 
45 A miskolci Napjaink című irodalmi és kulturális lap kérdéseire válaszol Reisenbüchler Sándor. 1971. máj. 
46 ZALÁN Vince, „A levetkőztetett planéta”. Interjú Reisenbüchler Sándorral. Filmvilág, 1988. febr. 



 51 

Reisenbüchler alkotói módszere egyedülállóan ötvözi a tudományos kutatás 

alaposságát a szürrealista játékossággal, az ökológiai-etikai elkötelezettséggel és a vizuális 

antropológia hallgatólagos elveivel. Filmjei nem pusztán vizuális kompozíciók, hanem 

bonyolult gondolati rendszerek, amelyek hosszú és összetett előkészítő munka eredményeként 

születtek meg, és mélyen összefonódnak a kulturális emlékezet képi mediációjával. Az 

inspirációk forrása gyakran filozófiai, történeti vagy természettudományos szövegekben 

rejlik. Reisenbüchler a képi anyagokat nem csupán esztétikai szempontból válogatja, hanem 

kulturális kontextusaik alapján is. Munkája egyfajta képi etnográfia, amelyben a talált képek – 

archaikus tárgyak, történeti motívumok, természeti formák – a kollektív emlékezet 

darabjaiként jelennek meg. Ezek az elemek a filmekben nem dokumentumként, hanem új 

jelentésegységként szerepelnek: a képi múlt nem rekonstruálódik, hanem újraértelmeződik.  

 

 

11.2. Poszthumán humanizmus 

 

 

  
 

 

Reisenbüchlert személyes élettörténete és kulturális érzékenysége különösen 

alkalmassá tette arra, hogy érzékelje és értelmezze a korszak ambivalens jeleit. Gyermekkorát 

a horthysta Magyarországon töltötte, piarista gimnáziumba járt, majd a Rákosi-rendszer szűk 

kulturális horizontján nevelkedett, ahol az egyetemi évek során szembesült a nyugati 

egzisztencializmus válságfilozófiai örökségével (Sartre, Camus, Beauvoir, Beckett). Mindezt 

erőteljesen formálta a kortárs lengyel művészettel való találkozás élménye (Lenica, 

Borowczyk), amely Reisenbüchler számára sokkal elementárisabb inspirációs forrássá vált, 

mint a nyugati kulturális modellek. A Barbárok ideje (1970) nemcsak politikai tartalmában, 

hanem formai kísérletezéseiben is eltávolodik a magyar animációs hagyományok domináns 

irányvonalaitól. A kézi rajzos, figuratív, gyakran humorral vagy népmesei elemekkel átszőtt 

narratív animáció helyett egy sokkal drámaibb, szimultán és vertikális képalkotásra építő, 

montázsszerű struktúrával dolgozik, amely a szovjet avantgárd (Eisenstein, Vertov), valamint 

a szürrealista fotómontázs (Heartfield) formanyelvéhez kapcsolja. „Filmjeimet már az első 

kockától kezdve rendkívül szuggesztív, dinamikus, ha úgy tetszik, amerikai stílusban 

igyekszem tartani. A világnézetem alapvetően közép-európai, de a gondolattársítás 

merészségében tudatosan amerikai szeretnék lenni. Ez alatt azt az eklektikus hajlamot értem, 

amely a legvadabb dolgokat is meri párosítani. Meg kell tanulnunk az eklektikát is, mert az 

fejezi ki (vagy leplezi le) a legjobban a mai szétbomló világképet, korunk extremitásait.47” 

 
47 MENYHÁRT László, „Mesék a barbárok idejéből”. Interjú Reisenbüchler Sándorral. Művészet, 1982/2. sz. 



 52 

Reisenbüchler ezzel a műfajhatárokat is tágítja: a film nem egyszerűen animációs alkotás, 

hanem vizuális esszé, képpé sűrített politikai filozófia, amely a ’68 utáni kiábrándultság és 

radikalizmus párhuzamos jelenlétét fogalmazza meg. 

A film egy olyan korszakban született, amikor a világ számos pontján – Nyugat-

Európától Latin-Amerikán és az Egyesült Államokon át Ázsiáig – forradalmi hangulat és 

társadalmi mozgások rázták meg a fennálló rendet: a párizsi diáklázadások, a vietnámi háború 

ellen szerveződő tömegtüntetések, a fekete polgárjogi mozgalom és a harmadik világban zajló 

felszabadító gerillaharcok a kor domináns geopolitikai és ideológiai struktúráinak kérdésessé 

tételét jelentették. A globális kontextusban jelentkező rendszerkritikai hullám – az „új 

baloldal” eszmevilágában formálódva – új szimbolikus nyelvet, új vizuális poétikát követelt 

meg. Magyarországon azonban, a levert ’56-os forradalom miatt, ezeknek a mozgalmaknak a 

visszhangja tompán, késleltetetten és gyakran félreértve jutott el a nyilvánossághoz. A 

reformkommunista kísérletek, az értelmiségi viták és a kulturális nyitás illúziói 

meggyengültek, miközben a politikai nyilvánosság zártabbá vált. Ebben a légkörben 

Reisenbüchler filmje – amely nyíltan szembefordult a hatalmi struktúrák természetével, az 

ipari civilizáció önpusztító logikájával és az imperializmus globális következményeivel – nem 

talált értő közönségre. A film hazai fogadtatása közömbösséggel, sőt időnként értetlenséggel 

határos volt, amely részben a film politikai üzenetének, részben annak formai 

radikalizmusának szólt. 

Reisenbüchler kollázs-módszere szoros kapcsolatban áll a 20. század 

modernitáskritikus és posztmodern esztétikai elméleteivel. Képi világában a fragmentumok 

egy új, szimbolikus totalitás felé mutatnak – ez az elveszett természet- és közösségkép 

újramodellezése. A filmben megfigyelhető a horizontális és vertikális montázsok 

kombinációja. A horizontális montázs a történelmi események egymásutániságát, a vertikális 

pedig a jelentésrétegek egyidejűségét hangsúlyozza. Ez utóbbi különösen alkalmas a vizuális 

mnemotechnikára, mivel egyszerre képes több időréteget, kulturális asszociációt, mitológiai 

vagy politikai utalást egymásra helyezni. A kollázsban rejlő „talált tárgy” (objet trouvé) 

esztétikája – amely Duchamp-tól kezdve a dadaizmuson át a szürrealizmusig meghatározó – 

Reisenbüchlernél nem ironikus, hanem meditatív jelentést kap. A fragmentum nála nemcsak 

idézet, hanem totem, rituális tárgy, amely része egy nagyobb, univerzális rendnek. Ebben az 

értelemben a kollázs nála nem dekonstruál, hanem újrateremt. A nyomtatott médiumokból 

származó fotók, reprodukciók és térképek egymásra rétegzése a történelmi tapasztalat 

egymást fedő és átíró rétegeit is megidézi. A különböző eredetű képtöredékek (pl. katonai 

menetoszlopok, ősi kultúrák totemei, barokk csendéletek, ipari romok) között létrejövő 

viszonyrendszer a szovjet avantgárd montázseljárásait idézi. Reisenbüchler tudatosan utal 

Eisenstein és Meyerhold esztétikai programjára, amelyben az érzelmi és intellektuális hatás 

együttes kiváltása vált célkitűzéssé. A kollázsfilm tehát nem csupán stiláris vagy formai 

kísérlet, hanem emlékezetpolitikai aktus is: A barbárok ideje a kulturális trauma vizuális 

rekonstrukciója. A film nemcsak megidézi, hanem újra is rendezi az ipari pusztulás, a háborús 

erőszak és a környezeti kizsákmányolás ikonográfiáját. A képi nyomok nem illusztrációk, 

hanem nyomok – ahogyan Aleida Assmann fogalmaz48 –, amelyek az emlékezés aktusaként 

működnek. A fragmentált montázsszerkezet felidézi a traumatikus történelem 

megszakítottságát, a linearitás lehetetlenségét, miközben alternatív emlékezeti narratívát 

kínál. Reisenbüchler ezen a ponton egy olyan alternatív történetírást valósít meg, amely nem 

az eseménytörténet, hanem a kollektív tapasztalat újrarendezésére törekszik. Az ikonográfiai 

 
48 A nyom olyan „közvetlen információ”, „szándékolatlan dokumentáció”, „akaratlan emlékezet”, mely olyasmit 

közöl – és azt is csak töredékesen –, amiről mind a hagyomány, mind a makro-narratívák hallgatnak: az (egyéni) 

mindennapokról vallanak. Lásd: Aleida ASSMANN, „Szövegek, nyomok, hulladékok: a kulturális emlékezet 

változó médiumai”, in KISANTAL Tamás, szerk.: Narratívák 8. Elbeszélés, kultúra, történelem (Budapest: 

Kijárat Kiadó, 2009), 146–159. 



 53 

ellentmondások az emlékezet töredezettségét, a jelentésképzés instabilitását teszik 

érzékelhetővé. A képi retorika ilyen módon filozófiai kijelentéssé válik: A barbárok ideje egy 

posztapokaliptikus ikonológia, amely a modernitás civilizációs önképét kérdőjelezi meg. 

Reisenbüchler nem történetet mesél, hanem történelmet interpretál – mégpedig 

alternatív, moralizáló, kollektív traumaélményekre épülő módon. Filmje a hivatalos 

történelmi diskurzus margóján helyezkedik el, miközben éppen azáltal válik emlékezethellyé, 

hogy nem akar történelmi lenni. Ebben rejlik Pierre Nora tézisének mély aktualitása: míg a 

korábbi korokban a történelem és emlékezet összefonódtak a kollektív tudatban, a modern 

társadalmakban a történelem professzionalizálódott, írásos dokumentumokban, 

archívumokban rögzül, az emlékezet pedig fragmentálódik, ritualizálódik, vizualizálódik, és 

egyre inkább szimbolikus térbe vonul vissza. A Barbárok ideje azáltal válik az emlékezés 

helyévé (lieu de mémoire), hogy megszünteti a történelem „tudományos” illúzióját, és a 

kollektív emlékezés affektív, érzéki, sokszor széttartó gesztusait helyezi előtérbe. A 

mitologikus, archetipikus motívumok nem konkrét történelmi eseményeket idéznek fel, 

hanem a kollektív tudattalan mélyrétegeit aktiválják (háborúk, kizsákmányolás, 

természetpusztítás). Ezáltal egy olyan szuggesztív emlékezettér jön létre, amelyben az 

események és korok nem időrendben, hanem szimbolikus és asszociatív viszonyban jelennek 

meg. A kollázs révén a film egymásra montírozza a múlt képeit a jelen tudásával, ezáltal egy 

töredezett időszemléletet hoz létre. A Barbárok ideje montázsainak képi rétegei ugyanakkor 

személyiségtesztként is értelmezhetők: a kiválasztott képek típusai, a közöttük létesített 

kapcsolatok nem csupán ikonográfiai érdeklődést, hanem az alkotó intellektuális és morális 

horizontját is tükrözik. A válogatás és a komponálás aktusa betekintést nyújt abba a 

világképbe, amelyben az élet alapmotívumai (születés, halál) közé egyenrangúan emelkedik 

be a szenvedés, a rettegés, az iszonyat és az elviselhetetlen vizuálisan kódolt tapasztalata. Az 

egymástól földrajzilag és történetileg távoli eseményeket egyetlen képi mezőn belül jeleníti 

meg, ezáltal egzisztenciális és civilizációs kérdéseket helyez közös referenciakeretbe. A 

vietnámi háború, a társadalmi egyenlőtlenségek és a Föld eltartóképességének határai mind 

egymás mellé kerülnek. A film zárlata – egy fekete gettólázadás leverését bemutató képsor – 

szimbolikus csúcspontja a társadalmi egyenlőtlenségek elviselhetetlenségét tematizáló 

szerkezetnek. A géppisztolyos katona által uralt kompozíció egy olyan társadalmi 

egyenlőséget jelenít meg, amely lehetne bárhol: a totalitárius hatalom előtti „egyenlőség” a 

nullával való azonosulás. Reisenbüchler minden forradalmárral szolidarizál. 

Aleida és Jan Assmann emlékezetelmélete felől nézve a Reisenbüchler-féle kollázs 

nemcsak vizuális eljárás, hanem a kulturális emlékezet médiuma és szimbolikus formája is. A 

kivágott képek nemcsak ikonográfiai fragmentumok, hanem vizuális nyomok, amelyekben az 

emlékezés aktusa – a megőrzés, elfelejtés és újraértelmezés dinamikája – jelenik meg. A 

kollázs tehát nem pusztán reprezentáció, hanem az emlékezet aktív újrarendezése, amelyben 

az egyes képelemek új jelentésösszefüggésekbe kerülnek. Reisenbüchler montázsai ily módon 

a mnemopoétika eszközeivé válnak: képek által történő emlékezésként működnek, amelyek az 

asszociatív és szubjektív képalkotás révén képesek megragadni a közösségi emlékezet rejtett, 

elfeledett vagy mitikus dimenzióit is. Ebben az emlékezeti poétikában kiemelt szerepet kap a 

traumaemlékezet. Reisenbüchler kollázsai gyakran idéznek meg háborús, katasztrófa- vagy 

ökológiai traumákat, ugyanakkor nem naturalista módon ábrázolják azokat, hanem mitikus, 

allegorikus szintre emelik. A fragmentált képelemek, a történelmi idézetek és a természeti 

motívumok együttese lehetővé teszi, hogy a kollektív traumák – például a háborúk, a 

környezeti pusztulás vagy a társadalmi elidegenedés – vizuálisan kódolt emlékként jelenjenek 

meg. E képek nem a trauma direkt megmutatására, hanem annak érzéki tapasztalatára, 

atmoszférájára fókuszálnak – a „hiány” jelenlétére. Reisenbüchler filmjei így a kulturális 

gyász és a rekonstrukció terei is egyben. 

 



 54 

 

11.3. Walerian Borowczyk (1923 – 2006) és Jan Lenica (1928 – 2001) 

 

A második világháborút követő évtized Lengyelországban a politikai környezet miatt 

kedvezőtlen időszakot jelentett az autonóm művészeti ágak számára. Ez alól a független film 

sem tudta kivonni magát: a háború utáni években a lengyel kísérleti mozgóképkultúra 

gyakorlatilag háttérbe szorult, és hosszú ideig csak marginális szerepet játszott. Csak az 1950-

es évek végén indult meg a kísérleti film reneszánsza, amelyet az animációs film iránti 

fokozott érdeklődés is kísért. A hangsúly immár nem az elbeszélésközpontú, hagyományos 

dramaturgiákon volt, hanem az absztrakt, vizuális kifejezés új lehetőségein. Ebben a 

kontextusban vált meghatározóvá Walerian Borowczyk és Jan Lenica tevékenysége, akik 

közös alkotásaikkal – Egyszer volt, hol nem volt (Był sobie raz, 1957), Iskola (Szkoła, 1957), 

Ház (Dom, 1958) – lerakták a lengyel animációs avantgárd alapjait. Filmjeikben a 

kollázsszerű képszerkesztés, az élőszereplős és animációs technikák ötvözése, valamint az 

optikai illúzióval operáló vizuális kísérletezés vált meghatározó stílusjeggyé, amelyek később 

a régió animációs filmjeinek egész sorát inspirálták. Lenica és Borowczyk művészete olyan 

képi ellenállásként is felfogható, amely a kulturális emlékezet, az egyéni egzisztencia és a 

politikai valóság metszéspontjainál artikulálódik. A Studio Miniatur Filmowych stúdió 

kulcsszerepet töltött be a lengyel animációs film formanyelvének megújításában. Hosszú 

éveken át dolgozott itt Lenica és Borowczyk is. Az 1958-ban alapított varsói stúdió a lengyel 

animáció egyik legfontosabb műhelyévé vált, amely a tartalmi, technikai és formai 

kísérletezésre egyaránt nyitott alkotói szemléletet képviselt. A stúdió különlegességét részben 

az adta, hogy alkotógárdája nagyrészt a Képzőművészeti Főiskola végzett hallgatóiból került 

ki. Ez a háttér meghatározó szerepet játszott a stúdió filmjeinek vizuális karakterében.  

A kollázs az 1950-es évek végétől látványos reneszánszát élte, különösen a kelet-

európai képzőművészet és az animációs film területén. Ez az újraértelmezett formai nyelv 

szorosan összefüggött a második világháború és a sztálinista időszak kollektív traumáinak 

feldolgozásával. Technikája különösen alkalmas volt arra, hogy a hivatalos történetírás által 

elfojtott vagy marginalizált tapasztalatokat, érzelmeket és veszteségeket újrafogalmazza. A 

poszttraumás képi nyelv nem a rekonstruált eseményekre, hanem az élmények emocionális 

lenyomatára koncentrált. A kollázsfilmes szerkesztésmód az emlékezés fragmentált, 

töredezett természetét utánozza: archív képek, fotók, metszetek, tárgyak és absztrakt grafikai 

elemek egymás mellé helyezése olyan montázsszerű struktúrát eredményez, amelyben az idő 

nem lineárisan, hanem asszociatív módon szerveződik. Ez a szerkesztésmód alkalmat adott 

arra, hogy a széttöredezett identitás és emlékezet képein keresztül az alkotó megalkossa saját 

viszonyát a múlthoz. Ezzel a kollázsfilm nemcsak a művészi kifejezés, hanem az 

ellenemlékezet eszközévé is vált, amely képes volt megkerülni a korabeli ideológiai kontrollt, 

miközben mélyen személyes és társadalmilag releváns képi világokat teremtett.  

A lengyel animációs filmek visszatérő toposza a szabadság és fogság közötti 

feszültség. E filmek gyakran a szereplő térbeli helyzetének megjelenítésén keresztül fejezik ki 

az individuum egzisztenciális és politikai behatároltságát. A ház, az épület, a labirintus vagy 

bármilyen zárt tér rendre az önként vállalt vagy külső kényszer hatására történő izoláció 

metaforájaként jelenik meg. Minden egyes belépés egyfajta cezúraként hat: az identitás 

átrendezésének, az önrendelkezés felfüggesztésének szimbóluma. A lengyel animációk a 

személyes szabadság és a kollektív sors közötti átjárást, és az ebből fakadó tragikus 

ambivalenciát hangsúlyozzák. A „pillanatnyi én” ezekben a művekben a történelem 

szakadékának peremén áll: a múlt súlya, a jelen bizonytalansága és a jövő beláthatatlansága 

között lebeg. Minden egyes képi gesztus a lemondás és az elrugaszkodás előtti határhelyzet 

lenyomata, az identitás elvesztésének vagy átformálódásának vizuális tanújele. 



 55 

11.4. „Tejet adtam inni egy hajnak, mert épp el kellett oltani szomjúságát49” 

 

 

  
 

 

1958-ban, a szocialista Kelet-Európa kulturális közegében, ahol az államilag 

támogatott művészet jellemzően ideologikus, sematikus és formanyelvében elavult volt, Jan 

Lenica és Walerian Borowczyk A ház (Dom) című rövidfilmjükkel radikális újítást hajtottak 

végre a hivatalos esztétika keretein belül. A film nemcsak stiláris újdonságot, hanem 

kulturális kihívást is jelentett: egy új, autonóm nyelvű mozgóképes gondolkodás 

megjelenését, amely a képzőművészet, a film és az avantgárd határterületein mozgott. A 

korabeli recepció ezt az irányt „kísérleti filmként” kategorizálta. A második világháború 

nyomán Lengyelország fizikai és kulturális értelemben is kiürült: közösségek tűntek el, 

otthonok semmisültek meg, identitások foszlottak szét. Lenica és Borowczyk filmje ezt a 

hiányt érzéki struktúrákkal teszi megtapasztalhatóvá. A mozgókép egyszerre képezi le a 

politikai valóságot, és válik a kollektív tudattalan vizuális feltérképezésének médiumává. A 

szürrealista örökség újrafeldolgozásán keresztül reflektál a jelen társadalmi abszurditására. 

Az animációs forma Lenica és Borowczyk közös alkotásaiban filozófiai 

kérdésfelvetéssé válik: miként tárolódik, torzul vagy ismétlődik az emlékezet? Hogyan jelenik 

meg a szabadság vágya egy olyan képi univerzumban, ahol a rend a fenyegetettség szintjén 

működik? Filmjeikben gyakori motívum, hogy egy férfi kilép egy zárt közegből, s a 

külvilágban groteszk metamorfózison megy keresztül: madárrá, disznóvá, esetleg mitikus 

vagy abszurd lénnyé változik. Ezek a metamorfózisok nem értelmezhetőek kauzálisan, de a 

történet belső világában koherens logikát követnek – éppúgy, ahogy Kafka vagy Max Ernst 

munkáiban: az irracionalitás pillanatát követően a megváltozott szabályrendszer önálló világot 

hoz létre. A Lenica-Borowczyk univerzum visszatérő alakja a fejtestű férfi: olyan 

antropomorf figura, aki a klasszikus identitáskoncepciótól eltávolodva az „érthetetlenség 

esztétikáján” keresztül válik a modern kelet-európai létállapot allegóriájává. Ezek a 

karakterek nem csupán elidegenített hősök, hanem az abszurd társadalmi viszonyokban élő 

individuum képi megfelelői. A groteszk, metamorfózison áteső test tehát nem csupán 

esztétikai invenció, hanem a társadalmi valóság – különösen a későmodernitás kelet-európai 

kontextusában – allegorikus kódolása is.  

A ház formai és tematikai összetettségéből világosan kirajzolódnak a két alkotói világ 

esztétikai és ideológiai különbségei. Lenica részéről a kifinomult grafikai kultúra, a 

szürrealista hagyományhoz való tudatos kapcsolódás és a korszak alkalmazott grafikai 

 
49 Walerian BOROWCZYK in: KARCSAI KULCSÁR István, szerk., Szürrealizmus a filmművészetben (Budapest: Magyar 

Filmtudományi Intézet és Filmarchívum, 1972), 106. 



 56 

nyelvezete, Borowczyk részéről a dadaista destrukció szelleme, a szabályokkal szembeni 

radikális szkepszis és a formabontó alkotói anarchizmus. Lenica képi világát áthatja a 

németalföldi metszetművészet groteszk pátosza és plasztikus részletgazdagsága, amely a 

későbbi (főként Kasselben végzett) pedagógiai munkásságának köszönhetően reflektált 

módon épült be vizuális gondolkodásába. Borowczyk alkotói attitűdje nem köteleződik el 

semmiféle formai vagy technikai doktrína mellett: animációi a stop motion eljárástól a 

tárgyanimáción át a fotók és metszetek montázsszerű újrakomponálásáig változatos 

stratégiákat alkalmaznak. Ez a formai sokszínűség azonban nem eredményez eklektikát – 

éppen ellenkezőleg: Borowczyk filmjeiben egyetlen, mélyen személyes, vizuálisan és 

szimbolikusan következetes világ épül fel. Az esztétikai és társadalmi kánonokkal szembeni 

gátlástalan iróniája és formanyelvi szabadsága a dadaizmuson is túlmutató, performatív filmes 

nyelvet eredményez. Filmjei amellett, hogy vizuális kísérletek vagy szürrealista kollázsok, 

mélyen elkötelezett egzisztenciális és politikai reflexiók is.  

A ház epizodikus szerkezete a szürrealizmus logikáját követi, miközben a lengyel 

iskola sajátosan groteszk és nyomasztó atmoszférája hatja át. A montázs-technikával, 

fotókivágásokkal és kézzel rajzolt betétekkel dolgozó filmben a különböző jeleneteket egy 

refrénszerűen visszatérő női arc választja el: a sötét háttérből előtűnő, intenzíven a nézőre 

tekintő nőalak (Borowczyk felesége, Ligia Branice játssza) mintha a történelem élő 

lelkiismerete lenne, élőfilmes technikával jelenik meg. A később férfi szoborfejet csókoló 

karakter egyszerre jelenítheti meg a vágy, az emlékezés, az elidegenedés és az érzelemmentes 

kapcsolatok tapasztalatát. Az érzelmekkel teli gesztussal egy élettelen tárgyat illetnek. A vágy 

tárgya egy szimbólum, amit a nő emlékezete tart életben – ezzel a mnemopoétikus aktussal 

próbál a múlttal kapcsolatot teremteni. A jelenet lehet az intimitás iránti igény abszurd 

karikatúrája is. Ha a klasszikus szoborfej az esztétikai és ideológiai eszmény tárgyiasult 

ikonja, a nő a társadalom által rákényszerített szerep reprezentációja.  

A nyitó- és záróképben látott házhomlokzat maga a keret, egyfajta emlékezeti hely, 

amelyben a különböző időrétegek, történetek és szimbólumok egymásra rakódnak. Ez nem 

egy koherens, ábrázolt lakótér, hanem egy motívummá absztrahált valóságelem. A fala 

mögött semmi nem kapcsolódik organikusan egymáshoz. Ez a tér a folytonosság hiányát, az 

otthon elidegenedését, a stabil környezet megszűnését jeleníti meg – ami erőteljesen rezonál 

egy háborúban romba dőlt ország mentális és fizikai tapasztalatával. A házban nincs élet, csak 

árnyak, tárgyak, mozdulatok és rögeszmés ismétlődések – mintha az egykori lakók szellemei 

próbálnának újraélni egy már megszűnt világot. Ez érzékelhetővé teszi azt is, hogy a háború 

után a helyi közösség kollektív emlékezetében hiányként maradt meg az eltűnt lakosság. A 

néző nem egyértelmű idő- és térkoordináták mentén halad, hanem egy asszociatív, szürreális 

téridőbe lép be, amely az álomszerű emlékezés logikáját követi. Ez az érzéki tapasztalat 

nemcsak a néző gondolati reflexióját mozgósítja, hanem testi válaszreakciót is generál: a 

bizarr mozgások, a váratlan jelenetek, a groteszk vagy erotikus gesztusok affektív nyomot 

hagynak a nézőben. A képek kollázstechnikája és a montázsszerű szerkesztés együttesen 

olyan emlékezeti architektúrát teremtenek, amely nem rekonstruál, hanem újrarendez, 

újrafogalmaz – a kollektív és egyéni múlt érzéki újraírásaként. Ebben az értelemben A ház 

nem a klasszikus értelemben vett történelmi film, miközben történelmi tapasztalatokat 

közvetít. A politikai elnyomás korlátozottságával szemben a poétikai szabadság 

lehetőségtereit nyitja meg. A film a narratív struktúrák felfüggesztésével, és az asszociatív 

ábrázolás dominanciájával egy olyan mnemopoétikus modellt alkot, amely az egyéni és 

kollektív trauma, valamint a testbe írt szocializált mozgásminták reprezentációjára ad 

lehetőséget. Töredezett, racionálisan értelmezhetetlen epizódjai (a tejet ivó paróka, a kabátját 

végtelenítve felakasztó férfi, a szoborfejet csókoló nő) a tudattalan nyelvét hívják segítségül. 

Az ismétlődés, a szimbólumok fragmentáltsága, a realista időrend felbomlása a politikai 

kontroll alóli felszabadulást képviselik. 



 57 

A film hangzásban is ellenáll a narrativitás és linearitás logikájának, és mnemopoétikai 

ellenformává válik. Włodzimierz Kotoński elektroakusztikus zenéje olyan érzéki és gondolati 

reflexiót hoz létre, amely a vizuális kollázs mnemopoétikai működését hangzásbeli 

komplementer struktúrákba ülteti át. Zenéjében nem a tonalitás, hanem a hangszerűség, 

textúra és ritmus irányítja az építkezést – vagyis a fragmentált és transzformált hangszövet 

megfelel a film asszociatív, nem-narratív montázsstruktúrájának. Kotoński grafikus partitúrái 

– melyekben a hangokat vizuális formák, görbék, alakzatok jelölik – közvetlen párbeszédet 

folytatnak a kollázzsal. A hang és a látvány intermediális egységet képez: egyik nem 

értelmezhető a másik nélkül, egyetlen érzéki struktúraként működnek. A zajok, zörejek, 

elektronikus hangok és torzított emberi hangok a szorongás, a bezártság és az elidegenedés 

érzetét közvetítik, egy olyan világban, amelyben az emberi cselekvés elgépiesedett – a film 

szimbolikus értelmezésében ez a totalitárius állam mechanikus rendjére utal. Az 

audioakusztikus háttér emlékezeti hordozó, amely a háborús traumák, a testbe írt ideológiai 

reflexek és a gépiesített szubjektum érzéki tapasztalatait közvetíti.  

A kabátját felakasztó és leemelő férfi ismétlődő, üressé vált cselekvéssora a 

koreografikus társadalmi viselkedés metaforája. Az egységes történelmi narratívák, a 

totalizáló politikai ideológiák helyett töredezett látványban, abszurd gesztusokban meséli el a 

társadalmi beidegződéseket, a politikai elnyomás mikrotraumáit, a testemlékezetbe írt 

automatizmusokat. Az ismétlés a késő-szocialista létállapotban kondicionált 

viselkedésmódok, habitualizált gesztusrendszerek formai megjelenítése. Az automatizált 

mozdulatsorokban a test önálló emlékező médiumként működik: minden gesztus egyfajta 

lenyomata annak, amit a társadalmi struktúrák a testbe írtak – a kiüresedett mintákat, a 

reflexiómentes jelenlétet. Ez a testemlékezet az, amely a pszichés és társadalmi 

mikrotraumákhoz kapcsolódik, s amelyet a film nem verbalizál, hanem érzékileg modellez. 

Az animált paróka egyszerre idézi meg a szürrealizmus hagyományát és reflektál a kelet-

európai társadalmi valóságra: az önjáró, irracionálisan pusztító tárgy a hatalom önkényének 

metaforájaként is olvasható. A narancs menekülésének és elfogyasztásának szekvenciája 

nemcsak groteszk, hanem mélyen allegorikus: a pusztítás és felfalás ciklusa a civilizált lét 

törékenységét és a természetes rend felborulását is közvetíti. A paróka, amely felfalja a 

csendéletet, az elfojtott emlékek működését illusztrálja – ezzel pedig a traumaemlékezet 

vizuális megfelelője lesz. 

A film archív családi fényképeket is szerepeltet, verklizenét idéző aláfestéssel. Nem 

tudjuk pontosan, kik vannak a képeken – mégis „ismerősként” hatnak, mert egy kollektív 

emlékezeti archívum részei. Szimbolikus helyszínei az elveszett időnek – nemcsak a képen 

szereplő személyek, de az őket körülvevő világ is eltűnt. „Egyáltalán nem véletlen, hogy a 

korai fotográfia középpontjában a portré állt. A kép kultikus értéke a távoli vagy elhunyt 

szeretteink emlékezetének kultuszában lel végső menedékre. A régi fényképekről az emberi 

arcok tünékeny kifejezésében int felénk utoljára az aura. Innen fakad ezeknek a régi képeknek 

a mélabús és semmi máshoz nem hasonlítható szépsége50” – írja Walter Benjamin. Azáltal, 

hogy a néző elidőzik ezeken a képeken, maga a film is olyan emlékezeti helyként kezd 

működni, ahol a kollektív és személyes múlt szimbolikusan összesűrűsödik. A filmen belüli 

állóképek megszakítják a narratív időt, és egy emlékezeti állapotot hoznak létre. A sérült, 

megsárgult, repedezett fotók a múlt megrongálódását is mutatják. Ezáltal nemcsak túlélő 

képek, hanem tanúságtevők: a történelem és a személyes múlt sebeinek hordozói. Akárcsak a 

szoborfej, töredékesek, de mégis makacsul léteznek, mintha ellenállnának az elmúlásnak. A 

kelet-európai kulturális közegben a családi fotó különösen hangsúlyos túlélő kép: politikai 

elnyomás, háborúk, deportálások, kitelepítések után aligha marad más, mint egy-egy fénykép, 

ami az egyetlen kézzel fogható emlék. Míg a hivatalos történelem gyakran torzított vagy 

 
50 Walter BENJAMIN, „A műalkotás...” 301–334. 



 58 

elhallgatott, a fotó privát igazságokat őriz. Lenica és Borowczyk filmje a múlt képeinek 

irónián átszűrt újraértelmezését nyújtja. Ez az irónia az ideologikusan torzított 

emlékezetformák dekonstrukcióját mutatja – így a kollázstechnika nemcsak emlékezeti 

struktúra, hanem kritikai gyakorlat is. 

 

 

11.5. Politikai elnyomás, poétikai szabadság  

 

 

  
 

 

Jan Lenica egyik legösszetettebb és legemlékezetesebb rövidfilmje, a Labirintus 

(Labirynt, 1962) nem csupán stiláris újításaival, hanem mélyen rétegzett politikai és kulturális 

jelentésrétegeivel vált a kelet-európai animáció egyik ikonikus darabjává. A film egy 

szürreális világba vetett, szárnyas, öltönyös férfi alakját követi, akinek útja a 

szabadságkeresés és az elnyomással szembeni sikertelen ellenállás allegorikus elbeszélésévé 

válik. Ebben az értelemben a Labirintus affektív archívumként, emlékezeti helyként is 

működik: a kollektív traumák képi lenyomata, amely a személyes félelem, politikai elnyomás 

és mentális szétesés tapasztalatait rögzíti és közvetíti vizuális nyelven. A Labirintus affektív 

archívummá válása abban is rejlik, ahogyan az animáció nem az események elbeszélésére, 

hanem az érzelmi és mentális állapotok megidézésére épít. A vizuális fragmentáltság az 

elnyomó struktúrák érzékletes allegóriájaként működik. Lenica a mentális és 

szociálpszichológiai térbe zártság traumatikus élményét tematizálja. A film értelmezhető 

kelet-európai történelmi allegóriaként is, amely az 1960-as évek közép-európai politikai 

klímáját, az elnyomás és szabadságvágy ellentétét vizualizálja egy szürreális, nyomasztó 

világként. Rokonítható Reisenbüchler Sándor Barbárok ideje című filmjével is, amiért a 

civilizált emberi viselkedést egy kívülálló, kvázi földönkívüli szemszögéből mutatja be, 

mintha az emberiség különös rituáléit és társadalmi szokásait egy idegen etológus 

tanulmányozná. Olyan vizuális antropológia, amely egy természetfilm objektivitásával 

szemléli és katalogizálja a városi élet devianciáit és érthetetlen szabályrendszerét. 

A film nyitójelenetében egy viktoriánus öltözetű férfit látunk landolni. A repülés, mint 

a szabadság klasszikus metaforája, ellentétes irányt vesz: a szárnyas test nem emelkedik, 

hanem alászáll, s ezzel megkezdődik a szabadság elvesztésének vizuális krónikája. A férfi 

figurája – mint egy posztszovjet Ikarosz – nem a fény felé emelkedik, hanem egyre mélyebbre 

süllyed a tudatalatti, a rendszer, a kontroll és a félelem örvényébe. Az Ikarosz-mítosz 

megfordítása a kelet-európai hős sorsának újraírása. Az egyén nem azért pusztul el, mert túl 

sokra vágyik, hanem mert a szabadság minimumát sem képes megvalósítani az elnyomó 



 59 

rendszerben. Ez a fordított mítosz a mnemopoétika eszköze: kollektív mitologémák 

újraértelmezésén keresztül válik a film emlékezeti hellyé. 

A karakter az érkezést követően egy városba kerül, ahol groteszk, szürreális lényekkel 

kerül szembe. Ezek a torz testek és abszurd helyzetek a társadalmi deformitás, az elidegenítés 

és az egzisztenciális fenyegetettség vizuális metaforái. Nem egy klasszikus cselekményt 

látunk kibontakozni, hanem momentumok sorozatát, amelyekben a hangsúly a vizuális 

benyomásokon, viselkedési mintázatokon és az érzéki tapasztaláson van. Lenica 

kollázstechnikai megoldása éppúgy szolgálja az emlékezeti struktúrák megragadását, mint az 

emlékezés pszichés és vizuális komplexitásának megjelenítését. Az animációban a tér 

labirintusszerűsége, a képek rétegzettsége és a szereplő metamorfózisai egyaránt a múlt 

visszatérő, de soha teljesen fel nem dolgozható tapasztalatának kifejezői. A Labirintus városa 

nem elbeszélt, hanem megfigyelt világ. Ebben a környezetben a néző reflexív pozícióba 

kényszerül: kénytelen saját asszociációira és belső értelmezési sémáira támaszkodni, 

miközben az animációs tér újra és újra szembesíti a látvány abszurditásával. A különbség 

Reisenbüchler filmjeihez képest abban áll, hogy míg ott konkrét társadalomtörténeti vagy 

ökológiai üzenetet látunk – a háborúk, környezeti pusztítás vagy a politikai totalitarizmus 

kritikája mentén –, Lenica a személyes psziché és a kollektív félelem absztrakcióját jeleníti 

meg. Ebben a szürreális ökoszisztémában – a párzási rituálék, a zsákmányszerző ragadozók és 

az identitásvesztett túlélők városi dzsungelében – a Labirintus egy kollektív mentális térképpé 

válik, amely egyszerre archiválja a hidegháborús Kelet-Európa tapasztalatát, és univerzálisan 

ismerős emberi félelmeket idéz fel. 

A főhős által bejárt város – amire kezdetben madártávlatból tekinthetünk rá – a 

totalitárius hatalom tere: közelről átláthatatlan és fenyegető. A városi ökoszisztéma élőlényei 

groteszk, hibrid lények: emberfejű állatok, állatfejű emberek, robotikus tudósok. A főszereplő 

elveszíti önrendelkezését, amikor egy laborban lekötözik, megvizsgálják, méréseknek vetik 

alá, majd a fejébe tölcsért ütnek, és vegyszert öntenek bele, amely „rácsossá” teszi a tudatát. 

Ez a jelenet a test feletti uralom, a tudat manipulációja, az ideológiai átnevelés képi 

metaforája. Az identitás leépítése, a megfigyelés, az adatgyűjtés és a „normalizálás” a szovjet 

típusú államgépezetek jellemzői. A fizikai rögzítés, az adatrögzítés, a fejbe kalapált tölcsér és 

az „elmevegyészet” jelenetei a mentális kondicionálás és identitástörlés vizuális allegóriái. Az 

egyén értelmező képessége mechanikusan szervezett struktúrába kényszerül, vagyis az 

államhatalom logikája szó szerint belsővé tett elnyomásként jelenik meg. A kismadár, amely 

kiszabadítja a férfit, a természet és az élőlények közti szolidaritás erejét képviseli. Ez azonban 

nem jelent tartós kiszabadulást: a férfit üldözni kezdi a robotizált tudós, aki a technokrácia és 

a dehumanizált tudás alakváltozata. A férfi menekülése során állatnak álcázza magát, és ez az 

önfeladás ideiglenesen megmenti. Végül visszaszerzi szárnyait, és kísérletet tesz a 

felszállásra, ám a ráúszuló fekete szárnyasok nekiesnek, és széttépik. A film tragikus lezárása 

azt sugallja, hogy a totalitárius világban a szabadság nemcsak veszélyes, hanem végső soron 

megvalósíthatatlan. 

Az, hogy Lenica nem kortárs (azaz 1960-as évekbeli) vizuális nyelvet használ, hanem 

archív, historikus képi forrásokból, 19. századi metszetekből és lexikonillusztrációk 

esztétikájából építkezik, tudatos emlékezetpolitikai döntés. Ezek a képek gyakran a 

gyerekkor, az archívum, a „régi világ” képzeteit idézik fel, így a nézői érzékelésben affektív, 

emlékezeti nyomokként működnek. Ez összhangban áll Aleida és Jan Assmann 

emlékezetelméletével, amely szerint a kulturális emlékezet hordozói olyan képek, tárgyak, 

szövegek, amelyek nem az eseményeket rekonstruálják, hanem a hozzájuk kapcsolódó 

kollektív érzéseket51. A viktoriánus stílus itt mégsem a nosztalgia hordozója, hanem kritikai 

 
51 Ezek, az évszázadok (vagy akár évezredek) során történő ismétlődésük által megszilárdulva, és nemzedékről 

nemzedékre átöröklődve, a jelenről és a múltról kialakult ismereteinket, ön- és világképünket határozzák meg. 



 60 

eszköz. Ezzel a módszerrel Lenica egy sajátos kelet-európai vizuális nyelvet teremt, amely 

alternatívát kínál a nyugati animációs modellekkel szemben. Történeti távolságot teremt, ami 

segíti a film allegorikus olvashatóságát. Nem konkretizálódik a politikai üzenet, így a film 

könnyebben átcsúszhatott a cenzúrán, miközben mégis erőteljesen kritikus képet fest a 

hatalom működéséről. Emellett a viktoriánus korszak a rend, fegyelem, moralizálás és 

formalitás szimbóluma – ugyanakkor a társadalmi képmutatásé és elfojtásé is. Lenica ezt az 

esztétikát ironikusan használja: a jól öltözött úriemberek és hölgyek groteszk helyzetekben 

jelennek meg, amelyek felszínre hozzák az irracionálist, az ösztönöset és az elnyomottat – a 

férfi előírásosan egy szál rózsával udvarol egy hölgynek, aki inkább egy krokodil karjaiba veti 

magát. A viktoriánus korszak egyben a modern technológia, a tudományos haladás és az ipari 

társadalom hajnalának ideje is. Lenica világában ezek a „haladásvívmányok” groteszk 

szörnyekké válnak: a géptestű orvos, a tudomány nevében végrehajtott kísérletek vagy az 

orvosi gépek a modernitás árnyoldalaira reflektálnak, amelyek a kelet-európai szocialista 

modernizáció tapasztalatain keresztül különösen súlyos jelentést nyernek.  

Bár a Labirintus nem tartalmaz nyílt politikai szimbólumokat, képi struktúrái, 

dramaturgiája és auditív világa révén dekódolhatóvá válik mint a totalitárius rendszer 

allegóriája. A jellegzetes kelet-európai jegyek: a hatalmi mechanizmusok iránti 

bizalmatlanság, az elnyomás abszurd logikájának képi megjelenítése, az egyén és intézmény 

konfliktusának burkolt vagy allegorikus artikulálása, valamint a vizuális újrahasznosítás 

(talált képek, archív anyagok) politikai-esztétikai funkciója. A kollázs az emlékezet 

decentralizálásának eszköze, amely lehetővé teszi a hivatalos történelmi diskurzus 

alternatíváit — akár groteszk álomképek, akár kozmikus allegóriák formájában. A szabadság 

elvesztése, a test feletti kontroll, a torz hatalmi alakok, a tér kiúttalansága, a leskelődő 

megfigyelők – mind a kelet-európai politikai elnyomás tapasztalatának vizuális és érzéki 

leképezései. A film a mnemopoétika eszközeivel hozza létre azt a kollektív emlékezeti teret, 

amely az elmondhatatlan politikai tapasztalatokat képes vizualizálni és érzékivé tenni. A 

jelenetek olyan érzeteket idéznek fel, mint például a megaláztatás, a kudarc, a félelem vagy a 

kiszolgáltatottság érzését. Włodzimierz Kotoński kísérleti zenéje ebben a filmben is érzékivé 

teszi az egyébként vizuálisan is töredezett és zavarba ejtő eseményeket, és a zajok, 

elektronikus hangzások akusztikus emlékképekként hatnak. A film ezáltal egy többrétegű 

emlékezeti parabolává válik.  

 

 

12. Klausztrofób balett 

 

12.1. Orosz István (1951 –) 

 

Orosz István animációs életműve szorosan összefonódik képzőművészeti 

munkásságával: rajzfilmjei természetes folytatásai metszetszerű, optikai illúziókra épülő 

grafikáinak. Noha eredetileg nem készült animációs rendezőnek, 1975-ben Gyulai Líviusz 

hívására a Pannónia Filmstúdióhoz került. Az 1980-as években a Pannónia IV. Műtermének 

alkotójaként dolgozott, egy olyan alkotói közegben, amely többek között Rófusz Ferenc és 

Varsányi Ferenc indulását is segítette. Később a Grácia Alkotócsoport, majd a Kecskemétfilm 

keretein belül is aktív maradt, gyakran félórás, „középhosszúságú” műveket alkotva. Orosz 

István korai animációs munkássága a magyar animáció dokumentarista áramlatába 

illeszkedik, amelyet leginkább Kovásznai György festményszerű, vizuálisan expresszív 

munkái és Macskássy Katalin empatikus, társadalmi érzékenységű gyerekrajz-filmjei 

fémjeleznek. Míg Kovásznai filmjeiben a társadalmi jelen egy erőteljesen szerzői, avantgárd 

 
Lásd: Jan ASSMANN, A kulturális emlékezet: Írás, emlékezés és politikai identitás a korai magas kultúrákban, 

ford. HIDAS Zoltán (Budapest: Atlantisz Kiadó, 1999). 



 61 

stílusrétegbe épül be, Macskássynál pedig mind a narratívában, mind a vizualitás szintjén a 

gyerekek látásmódja dominál, Orosz István filmjeiben a dokumentarista látásmód szinte 

azonnal eloldódik a rögzített valóságtól, és egy álomszerű logikát követve, vizuális 

metaforává alakul. Ez az eloldódás abból a kísérletből fakad, hogy a szocialista hétköznapok 

abszurd valóságát metafizikai dimenzióba emelje. Orosz szociológiai érdeklődése nem 

konkrét helyzetekre vagy történetekre irányul, hanem a tér-idő tapasztalat labirintusszerű képi 

metaforáira. Filmjeiben a társadalmi látlelet és a formai absztrakció kiegészítik egymást, a 

dokumentarizmust az emlékezet, az érzékelés és a térérzékelés filozófiai szintjére emelve. 

 

 

12.2. Tudattalan rögvalóság – rurális emlékezetpoétika 

 

 

   
 

 

Álomfejtő (1980) című filmje különleges példája annak, hogyan válhat az animációs 

film a korszak nyomasztó közhangulatának archívumává, miközben a vidéki szocialista 

Magyarország kollektív pszichotopográfiája. Az Álomfejtő kapcsán Hirsch Tibor arra hívja fel 

a figyelmet, hogy a ’70-es évek legvégén az animációs áldokumentumfilmek, illetve a 

dokumentumfilmes parafrázisok létrejötte annak volt köszönhető, hogy addigra az évtized 

filmművészetét meghatározó élőfilmes dokumentarista irányzatok megszilárdultak és 

beépültek a kulturális köztudatba52. Orosz filmje nem dokumentálja a hagyományos paraszti 

világot – hanem annak hiányára emlékeztet. A Krúdy Gyula Álmoskönyve által inspirált film a 

népi hiedelmek világát idézi ugyan, a hangsúly mégis eltolódik a vidéki élet kiürülésének 

tapasztalata felé. A téeszesítés, a zárszámadások világa nemcsak elnyomta a hagyományos 

paraszti kultúrát, hanem kivájta annak emlékezeti alapjait. Az Álomfejtő ebben a keretben az 

emlékezet helyreállításának filmje – nem a tradíciók rekonstruálásával, hanem azok szellemi 

és érzéki újraírásával. A film kettős regiszterben beszél: egyrészt vizuálisan dokumentálja a 

korszak falusi valóságát, másrészt a narráció archaikus, játékos és parodisztikus regiszterben 

szólal meg: az álmoskönyv műfaját idézi, annak fatalista, sorsmagyarázó, vigaszt nyújtó 

nyelvezetét. Az Álomfejtő egy lázálomszerűen komponált képsorozat, amely egy alvó férfi – 

tehát egy nem-narratív tudatállapotban lévő szubjektum – álmait követi. A képekben falusi 

helyszínek bukkannak fel. Ez a képi leltár részben Orosz saját fényképein alapul. Ahogy maga 

a rendező megjegyezte, gyakran fényképezett le utcai jeleneteket, tárgyakat, épületeket, 

amelyek részletei – vagy azok szellemi lenyomatai – beépültek az animációs filmjeibe53. A 

 
52 HIRSCH Tibor, „Tényfilm és animáció”, Pannonia Film Híradó 6 (1982): 27–29. 
53 „Fényből grafitba – fotográfia és animációs film násza Orosz István életművében”, 

https://24.hu/kultura/2021/09/11/orosz-istvan-fortepan/  

https://24.hu/kultura/2021/09/11/orosz-istvan-fortepan/


 62 

néző egyszerre ismeri fel a képek konkrétságát (nosztalgia), és érez diszkomfortot a narráció 

groteszk abszurditása miatt (kritikai távolság). Ez a mediális átszivárgás – a fénykép 

emléknyoma az animációban – mnemopoétikai gesztus: a film nem rekonstruálja a valóságot, 

hanem annak érzéki esszenciáját sűríti. A narrátor „megmondja”, mit jelent a kígyó, a 

zuhanás, a lyukas szék, az elrontott étel – de az abszurd megfelelések, a mechanikus 

magyarázatok inkább nevetségesek, mint világmagyarázók. Orosz filmje ebben az értelemben 

emlékezeti paródia: olyan szöveg és kép találkozik benne, ahol a múltból örökölt kulturális 

sablon nem működik többé – az álmoskönyv nyelve elavult, a jelen pedig nem ad új, 

megbízható kódot. A vizuális dokumentarizmus és az álmoskönyv-paródia elegye a jelen 

emberének jelentés utáni sóvárgásáról szól.  

A film álomfejtéseinek formai struktúrája ismerős a magyar folklórból, azonban 

tartalmuk ideologikusan deformált: „Teli holdkor kaszás embert látni viszont jót jelent. 

Vállalkozásnál szerencsét. Máskor múló rosszullétet éjszakai szükséggel. Ugyanez kasza 

nélkül mutathat hivatalos dolgot. Például főbenjárónak idézést.” (Eközben a falusi 

községházat látjuk, ormán a vörös csillaggal). „Idézést kapni álmodban azt jelenti, hogy a 

közgyűlésen felszólalsz. Téesz-elnökkel álmodni – az nagyon sokfélét mutathat: járási revíziót, 

nyári időszámítást, madárkárt vagy pávakört.” (Eközben zsinegen száradó ruhákat látunk, az 

egyik felsőn Kojak-portré, a másikon önarckép). „Tavasztájt lehet bőrig ázás is, vagy új 

televíziós sorozat.” (Ezalatt Columbo-t látjuk, amint a helyi italbolt pultja mellett szivarozik, 

egy söröző atyafi társaságában). A népi szimbólumokhoz, amelyek a halál, végzet vagy sors 

fogalmait közvetítik, a film hivatalos és adminisztratív jelentéseket társít. A községháza 

ormán megjelenő vörös csillag az államhatalom emlékezeti lenyomata, miközben a 

narrációban az idézésről van szó (ez lehet hivatalos idézés, de a folklórból ismert 

„szellemidézés” is). Az emlékezet nem a mitikus vagy közösségi tudás szerint strukturálódik, 

hanem a politikai ellenőrzés és nyelvi kolonizáció logikája szerint. A Kojak-portré vagy 

Columbo a korszak médiareferenciáinak és a falusi közösség életvilágának furcsa 

összeolvadásai. A szocializmus alatti televíziózás egyfelől a kapitalizmus termékeinek 

elérhetetlenségét, másfelől teljes kulturális befolyást jelentett. Kojak és Columbo már nem 

Amerika, hanem a magyar falu emlékezetének része – a populáris kultúra is megszállóként, 

tudatgyarmatosítóként van jelen. A narrációban és a képi síkon megjelenő képek, feliratok – 

Kádár-kocka házak, munkaverseny, Ibusz utazás, villanypózna, összeíróember, nitrites víz 

stb. – nemcsak a korszak tárgyi világának rögzítése, hanem egy mentális-lelki tér 

körülhatárolása is. Az ideologikus zsargon (pl.: „járatkimaradás”, „idézés”, „munkaverseny”, 

„munkával előre”)  beemelése az archaizáló narrációba megmutatja a szocialista diskurzus 

elhasználtságát. Ugyanakkor rávilágít arra, hogy az egyeduralkodó ideológia nem örök, nem 

magától értetődő, hanem csak egy narratíva a sok közül, amely parodizálható, kívülről 

nézhető.  

A film burkolt rendszerkritikája nem közvetlen tartalmi kijelentésekben, hanem a film 

formai és mediális szerkezetében artikulálódik. Az alvó férfi, aki felriadva forgolódik, a 

rendszer által kolonizált szubjektum alakmásává válik: olyasvalakié, aki még az álmaiban sem 

tud kiszabadulni a valóság kényszerei közül. A film egyik legszembetűnőbb szervezőelve, 

hogy a főhős élőszereplőként jelenik meg, míg álomvilágának képei rajzanimáció formájában 

bontakoznak ki. Ez az elválasztás többrétegű esztétikai és politikai jelentéssel bír, különösen a 

szocialista korszak emlékezeti, mentális és vizuális tapasztalatának tükrében. Az időről időre 

felbukkanó ágyában forgolódó férfi képe azt sugallja, hogy a szocialista rögvalóság csak egy 

nehezen értelmezhető álom. Ezt próbálja előregyártott panelek segítségével megfejteni. 

Élőszereplős megjelenítése egy valóságos testet, egy valóságos szubjektumot jelöl. Álma már 

teljes egészében rajzanimációként jelenik meg – vagyis egy másik valóságként, a valóság 

szubjektív, pszichés újraérzékeléseként. Az a tény, hogy az álmodó test valódi, de az álma 

„rajzolt”, a rendszer által létrehozott realitás megkonstruáltságára utal. A film a direkt kritika 



 63 

megfogalmazása helyett a megértés illúziójának kritikáját fogalmazza meg: a körülöttünk 

kiépült valóság valójában önmagukat kioltó jelentésekből épül fel. A narráció egy adott 

ponton önismétlővé válik, nincs lezárása. Tehát nincs kiút ebből a térből és időből – ez 

nemcsak a korszak egzisztenciális tapasztalatának leképezése, hanem a periferikus 

időtapasztalat is. Az álmodó nem vágyálmokat lát, hanem olyan beszűkült képzettársításokat, 

amelyek a rögvalóságból táplálkoznak. A szocialista rögvalóság ugyan gyarmatosította az 

egyén tudattalanját – az álom, a fantázia és a képzelet autonóm tereit – de a megidézett 

álmoskönyvi narráció megkísérli a delinking-et (dekolonizáló gesztus): felfedi a rendszer 

abszurditását, és egyfajta távlati értelmezését nyújtja ennek az önmagába zárt rendszernek. 

Walter Benjamin fogalma, az „optikai tudattalan” (das optisch Unbewusste)54 

eredetileg a fényképezés és a film médiumához kapcsolódik: azt a képességet írja le, hogy a 

kamera olyan jelenségeket, részleteket és időmozzanatokat képes rögzíteni és visszajátszani, 

amelyek az emberi érzékelés számára túl gyorsak, túl részletgazdagok vagy egyszerűen csak 

észrevétlenek. Az animáció e szempontból még egy lépéssel tovább megy: nem csupán észlelt 

részleteket rögzít, hanem láthatatlan mentális és érzelmi struktúrákat is képes formává tenni – 

például álmokat, vágyakat, szorongásokat. Az Álomfejtő éppen ezt teszi: vizuálisan láthatóvá 

teszi a lázálom szubjektív valóságát. A benne életre keltett tárgyak, helyszínek, karakterek 

egyszerre dokumentumok és a tudattalan kivetülései. A képek természetes beállítása és 

naturalista eszközhasználata miatt a néző nem is mindig tudja, hol húzódik a határ a rögzített 

realitás és az asszociatív álomszerkezet között – pontosan ez Benjamin „felszín alatti” 

képiségének logikája. Benjamin szerint a kamera bevezeti a valóságot a tudattalanba, és a 

tudattalant a látható világba. Az Álomfejtő ezt nem kamerával, hanem rajzolt képekkel teszi 

meg – és éppen ezért képes még hatékonyabban megidézni az észlelés és az álomszerűség 

határmezsgyéjét. A film látványvilága szinte minden pillanatban reflektál arra, hogyan érzékel 

a szubjektum egy töredezett, szorongató világot, és hogyan képes ez a világ egyfajta ironikus 

emlékezeti sűrítménnyé válni. Az ide-oda cikázó kamera – a zuhanások, emelkedések, 

hirtelen váltások, lebegések – egy szubjektív, tudattalanul irányított pályát követ. Lefebvre 

elmélete szerint nem a felfogott tér (espace perçu) logikáját követi, hanem a megélt tér 

(espace vécu) affektív erővonalai mentén szerveződik. A szocialista tér – a községháza, a 

járási központ, a téesz-udvar, a Kádár-kocka ház – mint hatalom által konstruált tér, elveszti 

uralmát a kamera mozgásával szemben. A központi hatalom térformáló akaratának 

megtestesülései nem koherens rendként működnek, hanem dekomponálódnak, motívumokra 

töredeznek, ikonná alakulnak. Benjamin különösen fontosnak tartotta a montázst mint olyan 

technikát, amely nemcsak új jelentéseket teremt, hanem megbontja a linearitás és a realizmus 

illúzióját. A montázstechnika itt emlékezeti elvként működik: a tárgyak és helyszínek 

rétegzetten, egymásra vetülve jelennek meg – akárcsak egy elmosódott, de annál mélyebb 

hatású emlékképben. Az asszociációs láncra felfűzött motívumok olyan vizuális formák, 

amelyek átörökítik a korszak tudattalanját, és az emlékezet köztes tartományában 

helyezkednek el. Jan Assmann elmélete nyomán a film a kulturális emlékezet médiumaként 

funkcionál, különösen egy 21. századi újraértelmezés során. A jelentése nem dekódolható 

maradéktalanul a kontextuális ismeretek nélkül, mert nagyrészt olyan kulturális és politikai 

utalásokkal van tele, amelyek az 1970–80-as évek Magyarországához kötődnek. Ugyanakkor 

a képek nyugtalanító ereje, a tér bezártsága, az idő ciklikussága univerzálisan is érzékelhető, 

így a film affektív szinten dekódolható. 

Az animáció folytonos mozgásban tartott tere helyet teremt az emlékezés számára. 

Szürrealisztikus montázstechnikája és asszociatív térszerkesztése révén a kulturális és 

társadalmi múlttal való érzéki viszonyt közvetíti. A filmben felhalmozott tárgyak, helyszínek, 

mozdulatok, arcok – az úgynevezett „vizuális leltár” – egy olyan érzéki képtárat alkotnak, 

 
54 Walter BENJAMIN, „A műalkotás...” 



 64 

amely a kollektív emlékezet szempontjából emlékezeti hely (Pierre Nora) szerepét tölti be. 

Pierre Nora szerint az emlékezeti helyek ott keletkeznek, ahol az élő hagyomány megszakad, 

és a múlt újrarögzítésére tárgyiasult formák jelennek meg. Az Álomfejtő pontosan ezt a hiátust 

jeleníti meg: a Krúdy-féle vidéki életforma, a folklór és a hagyomány eltűnt, és ehelyett a 

téeszesítés által szabályozott falusi világ lépett a helyébe. A mezőgazdaság szocialista 

átszervezésének folyamata során a magántulajdonban lévő paraszti földeket és gazdaságokat 

állami irányítás alá vonták, és termelőszövetkezetekbe (téeszekbe) szervezték. A téeszesítés 

nemcsak gazdasági, hanem kulturális és identitásbeli törést okozott, a falvak fizikai 

szerkezetét, társadalmi szövetét, spirituális dimenzióját is átírta. Kényszerítő jellege – 

agitáció, fenyegetés, vagyonelkobzás – mély bizalmi válságot és apátiát eredményezett, és a 

korábbi munkamotiváció helyét a kényszer és a formális részvétel vette át. Amikor Orosz 

István – egy ironikus és önreflexív szerzői gesztussal – saját portréját használja az 

„összeíróember” megjelenítésére, saját emlékezeti térképét rajzolja meg. A téeszesítés idején 

az összeíró nem pusztán adminisztratív szereplő volt, de ő testesítette meg a hatalom 

mindennapi, személyes szintű jelenlétét. Felmérte a birtokot, az állatállományt, a háztartások 

termelését, adatokat gyűjtött, ellenőrzött, jelentett, és mindenki tudta, hogy mit jelent a 

látogatása. Orosz személyes és kulturális önpozicionálása kritikai reflexió az államszocialista 

emlékezetpolitika és a művészi reprezentáció viszonyára. A film vizuális katalógusként 

működik, de nem a hatalom eszközeként, hanem kritikai és affektív pozícióból. A rendező 

kisajátít (De Certeau-i taktika): magához veszi a hatalom egyik arcát, de funkcióját kifordítja. 

Az „összeíróember” többé nem a rendszer szolgálója, hanem a rendszer emlékezetének 

archiválója – tanúságtevő. A művész visszaveszi az írás és képalkotás jogát a hatalomtól, 

újrakeretezve azt a valóságot, amit a rendszer maga után hagyott. 

A lírai hangvételű Álomfejtő 1981-ben Krakkóban kapott díjat, és ez nemzetközi 

kontextusba helyezi Orosz művét, valamint felhívja a figyelmet a lengyel animációs filmnyelv 

és a díjazott mű közti hasonlóságokra. Daniel Szczechura (Utazás, 1970) vagy Jerzy Kucia 

(Sorompó, 1976) műveiben szintén az objektív valóság szubjektív érzékelése játszik 

főszerepet: hasonlóan Orosz filmjéhez, aktuális és konkrét elemekből építkezve egy időtlen 

filmszövetet hoznak létre. 

 

 

12.3. A társasház mint zárt világmodell  

 

 

  
 

 

Az Álomfejtő urbánus párdarabja a Vigyázat, lépcső! (1989) című film. Készítésének 

évében már érzékelhető volt a Kádár-rendszer bukása, az egypártrendszer széthullása, a 



 65 

demokratikus átmenet kezdete. Bár hivatalosan még létezett a szocialista állam, a társadalom 

mély politikai, morális és gazdasági válságban volt. A közéletben és a magánéletben is 

uralkodó szorongás, cinizmus és kilátástalanság mellett a változás reménye is ott keringett a 

levegőben. A film ezt a történelmi közérzetet archiválja. A Vigyázat, lépcső! affektív 

archívummá válását elsősorban az teszi lehetővé, hogy nem konkrét történelmi eseményeket 

ábrázol, hanem a késő szocialista korszak érzéki-testi tapasztalatát konzerválja – és közvetíti – 

egy atmoszferikus és ritmikus vizuális nyelven keresztül. Az affektív archívum olyan 

kollektív emlékezetformát jelent (Ann Cvetkovich, Jill Bennett, Marianne Hirsch értelmezése 

nyomán), amely nem történeti dokumentumokon, hanem testi érzeteken, mozdulatokon, 

hangulatokon, térélményeken keresztül őriz meg és ad tovább traumatikus vagy nyomasztó 

tapasztalatokat. Ezek az affektusok nem verbalizálhatók könnyen, de képesek átíródni képi 

formákba, mozgásmintákba, ritmusba, hangba – vagyis mediális struktúrákba. Orosz filmje 

egyszerre őriz, értelmez és stilizál egy történelmi korszakot. A film értelmezéséhez fontos 

adalék, hogy 1990 tavaszán, a rendszerváltás politikai csúcspontján, Orosz István grafikus 

készítette el a Magyar Demokrata Fórum megbízásából az első szabad országgyűlési 

választásokat megelőző kampány egyik legismertebb és legemblematikusabb plakátját. Az 

alkotáson egy szovjet katonatiszt tarkója és tányérsapkája látható, hátulnézetből, az 

egyértelmű, oroszul megfogalmazott szlogennel: Tovariscsi, konyec! („Elvtársak, vége!”). A 

plakát a politikai váltás egyik ikonikus képi jelképévé vált, mivel egyetlen tömör vizuális 

gesztusban sűrítette a rendszerváltó nemzedék kettős követelését: egyrészt a kommunista 

diktatúra felszámolását, másrészt a szovjet csapatok kivonását. A Tovariscsi, konyec! 

nemcsak belföldön, hanem Csehszlovákiában, Lengyelországban és Bulgáriában is elterjedt, 

ahol hasonló történelmi tapasztalatok és kollektív elvárások kapcsolódtak a szovjet befolyás 

lezárásához.  

 A Vigyázat, lépcső! fekete-fehér, szikár vonalrajzokból építkező képi világa egy 

budapesti gangos bérház tereit mutatja be, ahol az ismétlődő eseménytöredékek és a szereplők 

epizódszerű mozgásai nem állnak össze lineáris narratívává, hanem a fragmentáltságon 

keresztül rajzolnak ki egy közérzeti tablót. E sajátos formai nyelv nemcsak a szocialista 

korszak városi létélményének stilizált lenyomata, hanem – akárcsak az Álomfejtő – az 

emlékezet animációs poétikájának példája is. Miközben formai világában a geometrikus 

absztrakció és a szürreális metamorfózisok dominálnak, tematikus szintjein egyfajta sajátos 

dokumentarista látásmód is megfigyelhető. A film legmeghatározóbb kompozíciós 

sajátossága az eseménytelenség és a figurák visszatérésének motívuma. A bérház tereiben 

mozgó szereplők (a kisfiú, a szatír, a rendőrök, az öngyilkos, a bútorszállítók) az animációs 

tér különböző szintjein jelennek meg, de cselekvéseikben nincs fejlődés vagy előrehaladás – a 

mozgások ismétlődnek, visszatérnek, mechanizálódnak. Orosz filmje a tér optikai 

destabilizálását is végrehajtja: az Escher-féle lehetetlenségek, a Möbius-szalagként önmagába 

visszatérő Penrose-lépcső, a perspektívák abszurd összehangolása mind az érzékelés zavarba 

ejtésére szolgálnak. A film egyik vezérmotívuma, a képsíkon újra és újra átvonuló fekete 

macska már önmagában is a fenyegetettség és a rossz előérzet ikonikus vizuális jelölője. Ezt 

az alapvetően babonához kapcsolódó szimbólumot (a néphiedelmek szerint balszerencsét hoz) 

Orosz olyan urbánus, diktatórikus szimbólumokkal egészíti ki, mint a festékkel vagy vérrel 

elmosódott „Éljen” felirat, a falra vetülő vörös csillag árnyéka, vagy a hangosbemondókból 

szűrődő indulók és az ajtócsengő hangja. Ezek az audiovizuális jelek együttesen a késő 

kádárizmus légkörét idézik, annak nyomasztó, perspektívátlan közérzetét artikulálva. 

Orosz filmje több szinten is kapcsolatot teremt a dokumentarizmus különböző 

megközelítéseivel55. Az első ilyen szint a képi dokumentarizmus: a málló vakolat, koszlott 

 
55

 VARGA Zoltán, „Fel és le a lépcsőlabirintusban. Orosz István Vigyázat, lépcső! című animációs filmjének 

nyomában”, Forrás 53, 12. sz. (2021): 113–120. 



 66 

gang, a papucsban ténfergő lakó képei olyan szociofotókat idéznek, melyek a Kádár-korszak 

városi szegénységét rögzítették. A második szint az eseménydokumentarizmus: a kiragadott, 

mégis ismerős epizódok (rendőrségi razzia, szekrénycipelés, öngyilkosság) a korszak 

közérzeti valóságának emblematikus eseményeit jelenítik meg. A harmadik, talán 

legizgalmasabb réteg az önreflexív dokumentarizmus: számos karakter visszanéz a kamerába, 

megszólítja a nézőt, mintha tudatában lenne megfigyeltségének. Ez egy olyan önreflexív 

gesztus, amely a dokumentumfilm nyelvéből ismert direkt megszólítás eszközét idézi fel, 

animációs keretek között. A fent vázolt dokumentarista elemeket azonban felülírja az a 

sajátos, ornamentális és álomszerű látványalkotás, amely Orosz animációs világának egyik 

legfőbb jellemzője. Ez az esztétikai karakter szoros rokonságban áll a geometrikus 

absztrakció és a vizuális paradoxonok hagyományaival, és Orosz Álomfejtő című filmjéből 

már ismerős formai megoldásokat visz tovább. A Vigyázat, lépcső! ebben az értelemben 

Orosz városi „ikerműve”, ahol a falusi tértapasztalatot a belvárosi tér szorítására cseréli, de az 

idő, az emlékezet és az álomszerűség problematikája változatlan marad. Az idő itt nem 

kauzális rendként jelenik meg, hanem mint elvont, megragadhatatlan entitás, amely 

ismétlésekben és ritmusokban szerveződik. 

A film térszervezése allegorikus modellként is olvasható: a társasház univerzuma – 

benne a vertikális, horizontális, átlós és körkörös mozgásokkal – a társadalmi pozíciók és 

viszonyok merevségét, mégis komplexitását jeleníti meg. A tér nem egy semleges közeg, 

amelyben a cselekmény lezajlik, hanem önálló aktor, mely az identitások, cselekvések és 

hatalmi viszonyok meghatározásában is részt vesz. Ez a fizikai tér ismerős a néző számára – a 

stílizáció ellenére is lokalizálható kulturális díszletként működik. A lakók, a takarító nő, a 

labdázó kisfiú, a rendőrök vagy a bútorszállítók mind azt a realista réteget hozzák játékba, 

amely Lefebvre szerint a társadalom anyagi viszonyrendszeréből származik, és amelyet az 

emberek benépesítenek a mindennapi gyakorlatukkal. Ez az ú.n. „felfogott tér” (espace 

perçu), amely érzékelt és gyakorlati, a mindennapi tapasztalatok tere. A bérház labirintusszerű 

szerkezete, a Möbius-hurokszerű lépcsőfordulók, a fentről és lentről egyaránt érvényes 

perspektívák paradox együttese nem a rendet, hanem a rend bomlását tükrözik. A totalitárius 

ideológia által „elgondolt tér” (espace conçu) itt már nem tud fegyelmezni, hanem saját 

logikájába gabalyodik bele. A tér geometriai instabilitása és vizuális paradoxonai révén Orosz 

a szocialista térszervezés megbomlott racionalitását teszi láthatóvá: a rendszer saját eszközein 

– struktúrán, vonalvezetésen, perspektíván – keresztül önmagát dekonstruálja. Lefebvre 

háromdimenziós térfelfogásában56 a harmadik fajta tér a megélt tér (espace vécu). Ez a tér a 

testek, vágyak, érzelmek, traumák, szorongások tere – az a tér, amelyet a társadalmi alanyok 

érzékelnek, átélnek és jelentéssel telítenek. A Vigyázat, lépcső! ebben az értelemben affektív 

térként is működik. Így tehát a felfogott tér konkrétsága, az elgondolt tér felbomlása és a 

megélt tér traumái egyszerre vannak jelen.  

A Panopticon-logika – melyben a megfigyelő mindenhatósága stabil hatalmi 

viszonyokat biztosít – itt megbillen: az egymásba nyíló terek, a sokszoros perspektívaváltás és 

a térbeli inkoherencia ellehetetleníti a teljes rálátást. Foucault értelmezésében a megfigyelés 

maga a hatalom, itt azonban a kaotikus látvány anarchikus gesztusként szétfeszíti ezt a 

kontrollt. A rendszer többé nem átlátható, nem kontrollálható: nemcsak a megfigyeltek, de 

maga a megfigyelő is elveszíti kiváltságos pozícióját. A térvizualitás szervezőelve az irányok 

kifordítása. Bár vannak kísérletek a kint-bent oppozíció elmosására (például a különböző 

irányokba nyíló ablakok révén), a kompozíció elsődleges tengelye a fent és lent, a madártávlat 

és békaperspektíva folytonos váltogatása. A lépcsőház – mint központi topográfiai és 

metaforikus motívum – nem csak közlekedési eszköz, hanem egy vertikális 

koordinátarendszer, amelyben a nézői tájékozódás rendszerint meghiúsul. Közben nemcsak 

 
56 Henri LEFEBVRE, „La production...”  



 67 

térben, hanem időben is dekonstruálódik a megszokott történetelvűség. Az ismétlődő 

mozdulatsorok, a kamera álomszerű lebegése, cikázása, valamint a morf animációval 

összemosott határok a megrekedtség érzetét keltik. A film zárlatában megmutatott önmagába 

forduló lépcső és az azon végtelenül pattogó labda a kilátástalanság vizuális metaforájává 

válik: nincs felfelé vagy lefelé, csupán önmagába visszatérő mozgás. A labdázó kisfiú 

karakterének perspektívaváltó szerepe van. Orosz István erről így beszél: „aki ezt a filmet 

csinálta, nem nagyon látta a fényt az alagút végén, hiszen a filmben emberek cipelnek, 

jönnek-mennek, mégsem tudnak eljutni sehová, nem tudnak kijutni az épületből. A lépcsőn 

rohanó, menekülő figura is ugrani kénytelen… a semmibe. Mégis szerepeltettem egy kisfiút, 

aki egy furcsa perspektívából szemléli az eseményeket, ő talán felveti egy másféle jövő 

lehetőségét”57. Ugyanakkor a film zárójelenetében az ő labdáját látjuk nélküle pattogni. 

A Vigyázat, lépcső! rejtett jelentésszerkezetének egyik legfontosabb olvasási kulcsa az 

ezópuszi beszédmód, amely a szocialista időszakban a kritikai megszólalás egyik 

legelterjedtebb kulturális stratégiájává vált. Az allegorizáló, áttételes fogalmazásmód nem 

pusztán a cenzúra következményeként jött létre, hanem egy sajátos esztétikai nyelv 

formájában is rögzült, amelyben a közvetlen állásfoglalás helyett vizuális és strukturális 

kétértelműségek generálnak jelentést. Orosz filmje ezt az ezópuszi nyelvet az M. C. Escher 

vizuális világára emlékeztető, paradox térszerkezetek és perspektívajátékok segítségével 

bontja ki: az ellentétes irányok egymásba fordítása, a lehetetlen architektúrák és a vizuálisan 

zavarba ejtő transzformációk a társadalmi működés ambivalenciáját képezik le. Az érzékletes, 

testközeli rögzítések (labdázó fiú, szekrényt cipelő férfiak, öngyilkos) érzelmi állapotokat 

őriznek meg. Jan Assmann szerint a kulturális emlékezet azon rituálék, tárgyak és médiumok 

révén marad fenn, amelyek a közösség számára értelmezhetővé teszik a múltat. A Vigyázat, 

lépcső! ilyen mediális emlékezeti hely, hiszen az ikonikus képi struktúrák (Penrose-lépcső, 

gangos ház, tankcső), a töredezett időkezelés és a beszéd nélküli, auditív fragmentumokból 

(szájharmonika, munkásdalok, csengő) összeálló hangkulissza a késő Kádár-kor kollektív 

tudattalanját örökítik meg. A forma emlékezeti hordozóként működik. A film mnemopoétikai 

technikái – az átváltozások, a monoton ismétlődés, a zárt terek és a nézőpont-eltolódások – 

mind olyan formai eszközök, amelyek az emlékezet működését imitálják. Az emlékezet nem 

lineáris és nem rendezett, hanem rétegzett, ismétlődő és sűrítő. A film vizuális 

palimpszesztként viselkedik: különböző történelmi korszakok (1956–1989) egymásra íródnak, 

a szereplők és terek emlékezeti konstellációkká válnak. A hangkulissza sűrűsége – Cserepes 

Károly hangmontázsa, a töredezett indulófoszlányok, szájharmonika, zörejek és ajtócsengő 

hangja – auditív labirintust képez. A hang mint affektív médium Jill Bennett értelmezésében 

nem reprezentál, hanem újrajátszik: halljuk a múltat, amely ezáltal élő és feszültséggel teli. 

A Vigyázat, lépcső! több olyan hétköznapivá vált, interiorizált erőszakformát is 

megidéz, amelyek a szocialista rendszer hétköznapi működéséhez tartoztak, és amelyek 

Marianne Hirsch és Annette Kuhn értelmezései nyomán a memory work (az emlékezet 

társadalmi-kulturális működésének tudatosítása és feltárása) keretébe illeszthetők. Ezek az 

erőszakformák nem feltétlenül látványosak vagy drámaiak, hanem épp ellenkezőleg: a 

mindennapi élet részévé, megszokott tapasztalattá, „természetessé” váltak, és mint ilyenek, 

különösen nehezen verbalizálhatók vagy reflektálhatók. A ház falára vetülő vörös csillag 

árnyképe, a málladozó propagandafeliratok, a szinte felismerhetetlenné torzult 

indulórészletek, vagy a céltalanul bolyongó, mankóval közlekedő figurák a rezsim 

kifáradását, a politika önismétlő és kiüresedett szimbolikáját érzékeltetik. Ezek a képek 

ironikus távolságtartással, ugyanakkor empátiával telítve tematizálják a késői szocializmus 

elhasználódott kulturális retorikáját. A filmnek ebben a jelentésrétegében az öngyilkosság, a 

megalázás és közvetlen fenyegetés is megjelenik. Az öngyilkosság mint motívum a 

 
57 „Fényből grafitba – fotográfia és animációs film násza Orosz István életművében”, 

https://24.hu/kultura/2021/09/11/orosz-istvan-fortepan/ 

https://24.hu/kultura/2021/09/11/orosz-istvan-fortepan/


 68 

rendszerben gyakran elhallgatott, mégis ismert társadalmi valóság volt – a mentális egészség 

elnyomott kérdése, a pszichés szenvedés tabusítása jelenik meg. Ez már nem az ironikus 

reflexió, hanem a rendszer represszív, fizikailag is jelenlévő erőszakának ábrázolása. A film 

legradikálisabb politikai utalása is e formai keretrendszeren belül jelenik meg: egy szatír 

ballonkabátja alól előtörő tankcső – amelynek formája a férfi nemi szervre asszociál – 

egyértelműen utal a szovjet megszállás erőszakos jellegére, legyen szó az ’56-os forradalom 

leveréséről vagy a mindennapos fenyegetettség élményéről. Ez a szimbolika egy groteszk, 

mégis tűpontos politikai állásfoglalásként is értelmezhető, hiszen a tank lövegcsöve 

csatornafedővé alakul, ahonnan újabb karakter bújik elő – így a kontroll, a felügyelet, a múlt 

és jelen politikai viszonyrendszerei folyamatosan egymásba alakulnak. Ez nemcsak a 

szexualizált hatalom szimbóluma, hanem utalás a nemi erőszak militarizált formájára (’56, 

megszállás, hadsereg jelenléte). Az erőszak férfiarcú, de torzult: a mutogatós férfi figurája a 

hatalom perverz, tárgyiasító alakjává válik. A csengőfrászt idéző jelenet vagy a házba 

nyomuló egyenruhások képei a kontroll és megfigyelés mindennapos realitására hívják fel a 

figyelmet, amely nemcsak pszichológiai nyomásként, de fizikai kényszerként is megélt 

társadalmi tapasztalat volt. Az, hogy a szereplők egy része direkt módon a kamerába néz, 

szintén utalhat a szovjet rendszer által működtetett besúgó-hálózat mindent látó tekintetére, és 

az internalizált megfigyelésre, amikor az egyén önmagát is folyamatosan ellenőrzi. Ez a 

kontroll abból is kiolvasható, hogy a filmben senki nem beszél, a szereplők nem szólnak 

egymáshoz. Ez az elidegenedés nem pusztán társadalmi, hanem szocializált viselkedési kód, 

amely azt az üzenetet közvetíti, hogy a túlélés feltétele a láthatatlanság és a hallgatás.  

A film vizuális és formai eszközein keresztül egy kettős tapasztalatot jelenít meg: a 

rendszer kiüresedett szimbólumrendszere és a mögötte húzódó fenyegető valóság egyaránt 

jelen van. Orosz ezeket nem egymástól elválasztva, hanem egymásba fonva mutatja be – nem 

állítja szembe az iróniát és a brutalitást, hanem ugyanannak az ambivalens politikai és 

társadalmi valóságnak a két oldalát rajzolja meg, amelynek képtelenségei csak a paradox 

térstruktúrák és vizuális metamorfózisok nyelvén válhatnak érzékelhetővé. Amellett, hogy 

affektív válaszokat vált ki a nézőből (diszkomfort, szorongás, zavartság, sőt nosztalgikus 

melankólia azoknál, akik személyesen élték át a korszakot), a teljes dekódolhatóság 

posztszocialista történeti-kulturális jártasságot feltételez. A rendszerváltás előtti városi közeg, 

a kollektív viselkedéskultúra és a vizuális metaforák ismerete elengedhetetlen a dekódoláshoz 

– ez egy tipikusan kelet-európai néző számára ismerős motívumrendszer. 

 
 

12.4. Társadalmi mozgásminták 

 

 

  
 

 



 69 

A Vigyázat, lépcső! zárójelenetében az egymásnak ütköző hórukk emberek és a 

végtelenül pattogó labda a mozgásban lévő, de sehová nem tartó társadalmi dinamika képei. 

Ez az örök visszatérés a mozdulatok szintjén is kiépül: az ismétlés nem a tanulás vagy 

fejlődés médiuma, hanem a kiüresedett gesztus rituálévá válása, amely a kelet-európai késő-

szocialista létben jól ismert létérzés. Orosz filmje ugyanúgy struktúrát modellez, mint a 

lengyel Zbigniew Rybczyński Tango (1981) című filmje. Mindkét film szereplőinek mozgása 

a modern tánckoreográfiához hasonlóan egy olyan ritmust hoz létre, amelynek szimbolikus 

tétje van. Az animáció médiuma lehetővé teszi, hogy a hétköznapi mozdulatok és 

ismétlődések formanyelvi metaforává váljanak. Képletük azonos: egy zárt térben egymástól 

izolált cselekvők repetitív mozgásokat végeznek. A Vigyázat, lépcső! tere mobilisabb ugyan, 

mert a kamera mozog, a nézőpont változik, mégis zárt mikrokozmoszként viselkedik. A 

Tango kamerája fix, és egyetlen, kapszulaként működő szobát mutat. Ebben zsúfolódnak 

össze a különböző generációk, társadalmi osztályok és nemi szerepek reprezentánsai, a 

társadalmi valóság sűrített koreográfiáját hozva létre. Az egyre sűrűsödő jelenlét a 

mindennapi élet habitualizált cselekvéseinek vizuális palimpszesztje: ismétlődés, egymásra 

íródás és a szimultaneitás affektív tapasztalata strukturálja a filmet. 

A Tango-ban szereplő karakterek egyenként, szabályos ritmusban lépnek be a 

szobába, és ugyanabban a pontban, mozgásuk befejeztével, el is hagyják azt. Ez a sorozatos 

belépés nem hierarchikus, hanem egy horizontális mintázatot hoz létre, egy társadalmi 

keresztmetszetet, amelyben mindenki látható, de senki sem kerül fókuszba. Az új szereplők 

nem váltják fel a korábbiakat, hanem rétegződve, egymás mellett működnek, mindenki 

kizárólag a saját repetitív, automatizált mozdulatsorát végzi: a gyerek labdázik, az anya 

pelenkáz, egy öregasszony imádkozik, egy férfi villanykörtét csavar be, az ifjú pár 

szerelmeskedik – mintha mindegyikük a számára kiosztott társadalmi szerepet játszaná el újra 

és újra. A film értelmezéséhez produktív keretet nyújt Michel de Certeau A cselekvés 

művészete58 című munkája. A Tango szereplői nem rendelkeznek saját térrel, ahol 

megfigyelhetnék mások mozgását vagy reflektálhatnának saját praxisukra. Ki vannak téve a 

megfigyelésnek, cselekvéseik ismétlésből és automatizmusból állnak, nem pedig döntésből 

vagy kreatív alkalmazkodásból. A szoba a fizikai térként működő hely (place) és a társadalmi 

jelentésrétegekkel telített tér (space) közötti feszültség terévé válik, ahogy azt Michel de 

Certeau különbségtétele alapján értelmezhetjük. Nem tudnak megszabadulni a szerepeiktől, 

nem tudnak új cselekvést tanulni, csak újrajátszani azt, amit „beléjük írtak”. A tér ennek 

megfelelően nem mozdul ki a struktúrából, nem alakul át – ellenkezőleg: a mozgás hozza létre 

és erősíti meg annak zártságát. A hely (place) nem alakul át térré (space), hiszen a benne 

végbemenő mozgás nem termel új jelentést, nem lépi át a saját határait. Az így keletkező 

rendszer steril a statikus társadalom absztrakt metaforája. A reális tér (szoba) reális elemekkel 

(személyek) telítődik úgy, hogy ezáltal virtuálisan végtelenül. A szoba ugyanakkor heterotóp 

helyként (Foucault) is értelmezhető: olyan „másik” tér, amely egyszerre reprezentálja és 

torzítja a társadalmi valóságot. 

Az úgyenevezett vándormaszkos (clipping, windowing) technikával a tér- és időbeli 

rétegképzés virtuálisan végtelen mélységig folytatódhat, mert az egyenként filmszalagra 

rögzített figurák egymást nem befolyásolják. A Tango-ban színre vitt kispolgári idill 

klausztrofóbiásan szűk szobája az örökké ismétlődő személyek mechanikus ki- és belépései 

folytán pillanatok alatt a hektikus, értelmetlen mozdulatok gyűjteményévé alakul át. A néző a 

nézőpontvesztés állapotába kerül: az egymásra íródó precíz mozgások egy vizuális 

palimpszesztet hoznak létre, a rendből épül ki a káosz. A szereplők pantomim-jellegű 

mozgása egy ikonikus tablóvá válik, abban a pontban, amikor minden alkotóeleme egyszerre 

 
58 Michel DE CERTEAU, A cselekvés művészete, ford. SAJÓ Sándor, SZOLLÁTH Dávid és Z. VARGA 

Zoltán. Budapest: Kijárat Kiadó, 2010. 



 70 

van jelen. A szereplők mozdulatai habitualizált koreográfiák, amelyek automatizált társadalmi 

beidegződésként ismétlődnek. A köznapi abszurdba fordulása a halmozás révén valósul meg, 

a tér reális befogadóképességének figyelmen kívül hagyása kétdimenzióssá teszi a 

szereplőket. Olyan, mintha a rendező egyetlen mozdulattal emelne ki egy névtelen 

fényképalbumból tucatnyi képet, és egy montázsban mutatná fel őket: a karakterek egyszerre 

ismerősek és személytelenek, típusok egy közös (poszt)szocialista múltból. Az egymásra 

kopírozódásban elveszítik súlyukat, kiterjedésüket. Ez a hatás olyan filozofikus távlatokat nyit 

az amúgy realista formanyelvvel operáló alkotásnak, mint az egzisztencialista létbevetettség 

vagy az elidegenedés problémája, a magán- és közszféra közti határ elmosódása a 

rendőrállamban vagy a lakhatási problémák a túlnépesedés (és a tabuizált abortusz) korában. 

Minden karakter vizuális attribútuma a társadalmi szerepe szerint definiálható – a 

viseletek (egyenruha, otthonka, ünneplő, melegítő) a mindennapi testképződés normáit 

jelenítik meg. A különböző ruházatok nemcsak a társadalmi helyzet, hanem a nemi és 

generációs szerepek egyértelműsítésére szolgálnak – mintha egy abszurd divatbemutató, egy 

szocio-vizuális archívum tárulna a néző elé. A ruhák mint vizuális emlékezetkódok működnek 

– a korra, a társadalmi státuszra, nemi szerepekre utalva. A test nem a vágy, a szabadság vagy 

az öntudat médiuma, mivel a karakterek csak bemutatják a szerelmi aktust, a lopást, a 

szerelés, a takarítást. A test a rendszer által kondicionált mozgásprogram működtetője. Az 

egyén felszívódik a kötöttpályás mozdulatsorban, ezzel a szubjektum megszűnik, a 

személyesség eltűnik. Itt is szerepel egy labdázó kisfiú – ő indítja el a folyamatot azzal, hogy 

bedobja a labdáját a szoba ablakán. A film zárlatában ezt a labdát viszi ki a mindvégig 

imádkozó (halni készülő?) öregasszony. Az ismétlés láncolata megtörik egy új mozdulat 

megjelenésével, ami egyben az origót is eltörli, felülírja. 

A Tango hangi rétegzése ugyanúgy palimpszesztikus, mint a képi világa. A tangózene 

ritmikája, mint strukturális gerinc, folyamatosan jelen van, ám az egyes karakterek 

cselekvéseihez társuló zörejek – ajtócsapódás, babasírás, villanykapcsolás, takarítás, 

csoszogás, nyögés, ordítás – a hangkulisszát is rétegzetté, polifonikus archívummá alakítják. 

A zene és a zajok rétegei a társadalmi gyakorlatok rejtett ritmusát hangsúlyozzák. Amellett, 

hogy a Tango karaktereinek ritmikus mozgása beidézi Trisha Brown vagy Pina Bausch 

hétköznapi, habitualizált mozgásformákból szerkesztett tánckoreográfiáit, a film szerkezete is 

zenei. A film alatt hallható zene nemcsak ritmikai alapot biztosít, de a film belső 

architekturális logikáját is meghatározza. A film szerkezeti íve a crescendo-decrescendo 

dinamikájára épül: egyre több szereplő jelenik meg, majd ezek fokozatosan elmaradnak, és a 

szoba ismét üres lesz. A zene modellálja a vizuális szerkezetet. A cím iróniája abban rejlik, 

hogy a tangó a szenvedély és az intimitás tánca. Bár a szereplők mozgása párhuzamba 

állítható a tangótáncosok tánclépéseinek előírásosságával, esetükben nem közeledés történik, 

hanem teljes elszigetelődés. Ez a dekontextualizált tangó a posztszocialista társadalmak 

abszurd és kiüresedett mozdulatsorainak képi megfelelője. Mint nyitott mű, parabolisztikus: 

nemcsak a szocialista korszak társadalmi dinamikáit, hanem a modernitás ciklikus, 

strukturálisan kötött emberi létét is modellálja. 

 

 

13. A szabadság illúziói 

 

A hetvenes-nyolcvanas évek kelet-közép-európai vizuális kultúrája egy különleges 

történeti és politikai átmenet metszéspontjában formálódott. A „fejlett szocializmus” korának 

nevezett periódus a sztálinizmus utáni konszolidációt, az ideológiai szigor enyhülését, 

ugyanakkor a mindennapok elidegenedését és az egyéni szabadság kiüresedését is jelentette. 

A két vizsgált film – Avo Paistik Vasárnap (Pühapäev, 1977) és Jiří Barta Lemezlovas 

(Diskžokej, 1980) – a korszak két eltérő kulturális kontextusában (Észtország, Csehszlovákia) 



 71 

keletkezett, mégis meglepően hasonló módon reagál a késő szocialista társadalmak 

medialitására, a kontroll alatt álló időérzékelésre, valamint a test feletti hatalomgyakorlás 

technológiai és ideológiai formáira. Mindkét művet átitatja a nyugati tömegkultúra képeinek 

ironikus dekonstrukciója és a szocialista modernizmus illúzióinak érzékeny kritikája. A 

nyilvános és privát terek, a fogyasztás és kikapcsolódás terepei, a test gépesítése, az idő 

ciklikussága – mind vizuálisan kódolt társadalmi tapasztalatként jelennek meg bennük. 

Mindkét film radikális esztétikai gesztusa abban rejlik, hogy érzéki megtapasztalás útján tárja 

fel a szocialista és kapitalista világképek közös működési mechanizmusait. Sem a nyugati 

tömegkultúra képei, sem a szocialista modernizmus utópiái nem jelennek meg egyértelműen 

pozitívként vagy negatívként: a nézőnek kell leválasztania róluk a mediális és ideológiai 

rétegeket. Ez a kettős olvashatóság a kelet-európai szerzői animációk gyakori jellemzője. A 

„szabadság” mindkét esetben csak a mediatizált térben jön létre, de csak a formai 

dekonstrukció útján válik láthatóvá annak illuzórikus természete. Ezért tekinthetők ezek az 

alkotások dekolonizáló gesztusnak: nem nyugati mintákat utánoznak, hanem érzéki, reflexív 

eszközökkel kérdőjelezik meg mindkét rendszer ikonográfiáját és ideológiáját. 

 

 

13.1. Vasárnap (Pühapäev, 1977) 

 

 

   
 

 

Avo Paistik Vasárnap (Pühapäev, 1977) című filmje egy olyan komplex politikai és 

kulturális időszakban készült, amikor Észtország a Szovjetunió részeként egyszerre volt 

alávetettje a szovjet ideológiának, és kívülállóként is viszonyult hozzá. Ebben a kontextusban 

a film értelmezhető a „fejlett szocializmus” jelszava alatt végbemenő belső kritikaként, de a 

Nyugat illúziókkal teli fogyasztói kultúrájának paródiájaként is. Ez a kettős kódolás a 

hidegháborús diskurzusokra jellemző, és a kelet-európai művészetekre általában is jellemző 

ambivalens kritikai pozícióban gyökerezik. A film megjelenése egybeesett az új szovjet 

alkotmány elfogadásával, amely kimondta, hogy a Szovjetunióban „fejlett szocialista 

társadalom épült” (A Szovjet Szocialista Köztársaságok Szövetségének Alkotmánya, 

elfogadva a Szovjetunió Legfelsőbb Tanácsának hetedik (különleges) ülésének 1977. október 

7-i, kilencedik összehívásán). Ez nem a Nyugat szatírája, hanem a szocialista 

propagandaképek ironikus kifordítása: nem a kapitalizmus ígéretei, hanem a szocialista utópia 

hazugságai kerülnek reflektorfénybe. Paistik főhőse, aki reggeltől estig gépi rutinban mozog, 

ennek az ideológiai kiüresedésnek a figuratív lenyomata. A film egyértelműen ironizál azon a 

szovjet ideológián, amely az ún. „új szovjet ember” technokrata-modernista eszményét 

hirdette. A főhős ébredés utáni robotizált élete, tárgyiasult teste nem a fejlődés, hanem az 



 72 

elidegenedés képeit idézi – ez szembehelyezkedik azzal a képpel, amit a propaganda sugallt a 

„boldog, felszabadult, modern” szovjet állampolgárról. Keretes szerkezetében a főhős 

nyugalmi helyzetből jut vissza nyugalmi helyzetbe, egy fizikai-pszichés kilengés 

amplitúdójával. Hétfőtől szombatig valószínűleg dolgozik (azt nem látjuk), vasárnap pedig 

előre programozottan pihen. Nincs valódi szabad döntés, csak körforgás – az eszképizmus 

sem nyújt kiutat. Az idő strukturálása hatalmi gyakorlat, az a mód, ahogyan az állam nemcsak 

a munkát, de a szabadidőt is szabályozza. A Vasárnap zárt, ciklikus szerkezete szimbolikusan 

azt az időfelfogást jeleníti meg, amely a szocialista időkezelésben rejlik: a hétköznapok, a 

vasárnap és a pihenés is a társadalmi gépezet fogaskerekei. A pihenés nem felszabadít, hanem 

visszazár az újabb munkahétbe. A szocializmus fejlődéselvű történeti önértelmezésével 

szemben Paistik filmje az örök jelen érzetét, az elmozdulás lehetetlenségét hangsúlyozza. A 

főszereplő útja nem haladás, hanem visszatérés – nonlineáris, posztszocialista időélményként 

jellemezhető. 

A nyitókép egy nagytotál: egy nagyváros kőrengetegében rázoomol a kamera 

találomra egy lakásra – a kiválasztottság véletlenszerűsége a posztszocialista egyén 

felcserélhetőségének és megfigyelhetőségének allegóriájaként is értelmezhető. A második 

beállítás egy belső térben láttatja a főhőst, aki ugyanide fog visszakerülni a nap leteltével. 

Ágyából egy gép kelti fel, és bár a grafikai stílus a realizmus jegyeit hordozza magán, a 

megjelenő gépek a science-fiction műfaját idézik. A főszereplő a gépi ébresztő után ágyából 

kirázva, meztelenül fekszik a padlón, mint egy újszülött. Egy pillanatra visszaesik az álomba, 

amiből felrázták: a színes kép, amit lát, éles kontrasztban áll a környezetével. A gépezet 

olajozottan működik, ahogyan a napi rutin cselekménysorát elvégzi a karakteren. A 

technicizált társadalom privilegizáltja és elszenvedője ő, teste tárgyiasul a robotkarok 

ügyködésében. A főhős nem önként kel fel, nem választja meg a napi ritmusát, hanem gépek 

ébresztik, öltöztetik, és szó szerint berakják a pihenés szimulált állapotába. A mnemopoétikai 

struktúra középpontjában a test áll, amely a szocialista rendszer által szabályozott, 

koreografált entitássá válik. A robotkarok által végzett reggeli rutin nemcsak a test 

tárgyiasítását, hanem annak elidegenedését is ábrázolja: az egyén önmagához fűződő viszonya 

megszűnik, amikor a test a hatalom technológiai közvetítője lesz. Ez az állapot – a test 

kontrollált automatizmusa – a szovjet biopolitika vizuális allegóriájaként is olvasható. Miután 

a gép megreggeliztette, megborotválta, megmosdatta és felöltöztette, beülteti egy fotelbe, és 

szivarat lő a szájába. Bekapcsolódik rajta a biztonsági öv, és elejét veszi az utazás, aminek a 

végén eljut a kikapcsolódás helyére, állapotába.  

Képernyők jelennek meg a szoba falán, amely így vetítőteremmé változik, és a képek 

gyors egymásutánjából létrejön az utazás effektusa, amelyre az is ráerősít, hogy a 

moziszékből autóülés lesz, a vetített képekből pedig suhanó kilátás. Az utazás során látott táj, 

a paradicsomi természet, a vibráló színek, a képernyőn megjelenített idill az áruvá tett élmény 

prototípusa, amely nem a valóságot, hanem egy szimulált, hiperrealisztikus világot 

reprezentál. Paistik így a reklámnyelv és a fogyasztás vizuális logikáját fordítja ki, miközben 

groteszk módon áthangszereli azt a szovjet ember számára. Ebben az értelemben a Vasárnap 

nem egy rendszerellenes kiáltvány, hanem két világ strukturális hasonlóságának felfedése – a 

szovjet kontroll és a kapitalista szimulákrum közös alapjait tematizálja. Foucault úgy 

határozza meg a heterotópiát, hogy „akkor kerül ereje teljébe, amikor az emberek valami 

abszolút törést szenvednek el a hagyományos idejükkel59.” A főhős a heterotópiából egy 

utópiába kerül, vagyis egy olyan irreális térbe, amelyeknek nincs valós helye, és amely a 

társadalmat tökéletesített formában, vagy önmaga ellentéteként mutatja be (jelen esetben a 

társadalom helyett maga a lét tárul fel a maga tökéletességében). Tehetetlenségéből akkor vált 

át aktív résztvevőbe, amikor maga mögött hagyja segédeszközeit, vagyis az életét 

 
59 Michel FOUCAULT, „Más terekről. Heterotópiák”, ford. ERHARDT Miklós, ExIndex, 

http://exindex.hu/index.php?page=3&id=253 

http://exindex.hu/index.php?page=3&id=253


 73 

megkönnyítő gépeket. A látványterv Priit Pärn munkája (Kaarel Kurismaa színtervezővel 

közösen), aki ekkor rendezi saját első filmjét. A kopár szobából a színpompás természetbe 

nyílik az ajtó. Ráismerünk az álmában felidézett színes természeti miliőre. Az édenkert mása 

egyszerre lehet a szocializmus által sulykolt optimizmus és az elérhetetlen 

kapitalizmus/fogyasztói társadalom paródiája is – a jelentések többértelműsége a néző 

pozíciójának függvénye.  

Paistik a zenei aláfestéssel egyértelműsíti, hogy itt a profit nyomásáról van szó, a 

modernkori rabszolgaság mintapéldáját látjuk a főszereplőben. Hogy hogyan lehetett 1977-

ben egy Szovjet filmben a Pink Floyd Money című számát felhasználni, arról Andreas 

Andreas Trossek60 azt derítette ki, hogy egy „ipari baleset” volt. Miután a film producere 

elutasította Beethoven Holdfény-szonátáját, Toivo Elme hangmérnök előállt a Money 

ötletével, mivel a szám ritmusa tökéletesen illett a főszereplő karakter mechanikus 

mozgásához. Bár a Szovjetunió 1973-ban csatlakozott az Egyetemes Szerzői Jogi 

Egyezményhez (1952, Genf), nem csak a felhasznált zene, de még a film plakátja is 

megismételte a The Dark Side of the Moon lemezborítóján látott szivárvány motívumot. 

Paistiknél a külső térhez pozitív töltetű dolgok (élet, színek, aktivitás) rendelődnek, a belső 

térhez negatív előjelűek (gépek, anyagi javak, passzivitás). Eszképista főhőse addig 

nyújtózkodik, ameddig a takarója ér – egy percig sem maradhat tovább kijelölt 

szabadságában, mint amennyi ki van szabva neki. Térben és időben egyaránt. A szépségtől és 

felhőtlen időtöltéstől elbűvölt főszereplőnek csak a végén derül ki, hogy amit lát, amiben 

részesül, az művi. A nap leteltével egy légy repül az arcába, mementóként. Korábban is 

feltűnt már, az egyetlen élőlényként a gépek által uralt világban. Most kiderül, hogy ő sem 

volt élő: amikor a főhős megcsapja, egy óramű szerkezetére hullik szét. A szabadságnak hitt 

állapot, amire olyan ünnepélyesen rákészült: átverés. Ez a fordulat a kapitalista 

szabadságillúzió dekonstrukciója is lehet: a szabadság érzete itt a technológiai rendszerek által 

szabályozott médiaélmény, amely sematikus, előre programozott, és valójában nem nyitja 

meg az individuum választási lehetőségeit. A Pink Floyd Money című számának beépítése 

épp ezt a kritikát emeli ki: az eredeti dal a pénz mindenhatóságát ostorozza, és egy egész 

gazdasági rendszer erkölcsi válságát tematizálja.  

A légy kollapszusával romlásnak indul az egész természetesnek hitt környezet, szinte 

gombnyomásra merevedik ki minden, a madarak leesnek az égről, a virágok összezárulnak és 

elfeketednek, a díszletről lefolyik a festék. Lebukik a nap, és a főhős ott találja magát ismét a 

sötét szobában. Egy óriási porszívóhoz hasonlító gép leszippantja róla az autót, egy másik 

alányomja az ágyat, jöhet az alvás és egy újabb munkahét. Az óraműként széteső légy az 

egész rendszer metaforája: ami élőnek látszik, az is mesterségesen konstruált. A gépesített 

szabadság élménye így nemcsak a szovjet ideológia, hanem a posztindusztriális, fogyasztás-

alapú társadalom kritikájává is válik. A Vasárnap dekolonizáló gesztusa abban áll, hogy sem 

a szovjet birodalmi diskurzusba, sem a nyugati fogyasztói mitológiába nem simul bele. 

Inkább egy olyan ironikus vizuális nyelvet hoz létre, amely kiforgatja mindkettőt. A szimulált 

szabadság, a mediatizált természet, a gépi test és a megkettőzött időstruktúra nem 

vágyképeket, hanem kritikai tükröket kínálnak – ezzel lehetővé téve, hogy a néző távolságot 

tartson, reflektáljon, és újrarendezze saját ideológiai viszonyulásait. Ez az esztétikai stratégia 

nemcsak ellenállás, hanem kulturális önreprezentáció és újraértékelés – ez a kelet-európai 

animáció egyik legfontosabb dekolonizáló gesztusa. 

 

 

 
60 Eva NÄRIPEA, „Soviet Estonian animated science fiction: Avo Paistik’s mischievous universes”, in Studies 

in Eastern European Cinema 8/2, (2017), 160–173. 



 74 

13.2. Lemezlovas (Diskžokej, 1980) 

 

 

  
 

 

Míg a Vasárnap egy hétvégi nap időkeretébe ágyazva mutatja meg a mozgás illúzióját, 

addig Jirí Barta Lemezlovas (Diskžokej, 1980) című animációjában a hanglemez mint forma és 

metafora válik a végtelenített idő és a repetíció vizuális-ritmikai alapstruktúrájává. A 

Lemezlovas a késő szocialista Csehszlovákia nyugati orientációjú képzeletvilágának, 

különösen az amerikai popkultúra iránti nosztalgikus vágyképének kritikus reflexióját adja. 

Az alkotás különös figyelmet fordít azokra a vizuális és narratív eljárásokra, amelyek a Keleti 

Blokk államszocialista világában tabusított vagy ambivalensen kezelt fogyasztói kultúra, 

márkaidentitás és nyugati popikonográfia reprezentációját teszik lehetővé. A mű a társadalmi 

hétköznapiság és a szórakoztatóipar világát szembeállítva épít fel egy olyan kettős látványt, 

amelyben a rutincselekvések szürkesége és a zene által közvetített atmoszféra élénksége 

egymás jelentését kölcsönösen erősíti. 

A szabadság vágyott levegője és a főszereplő környezetének sivár színvilága 

kontrasztos elegyet alkotnak. A hétköznapi rutin képei szürkék és monokrómok, a diszkó és a 

zene által megidézett világ színes. A film dramaturgiája egy lemezlovas egyetlen napját 

követi végig, mégpedig a főszereplő nézőpontjából (POV). A karakter vizuálisan nem jelenik 

meg teljes alakjában: a néző használati tárgyain, környezetén és az őt körülvevő tárgyi 

világon keresztül alkot róla képet. Megismerjük benti és kinti környezetét, otthonát, 

munkahelyét és a munkába vezető autóútját is. Ez a tárgyalapú identitásképzés a korabeli 

Kelet-Európában ritka módon tematizálja a fogyasztás szerepét: az egyén azonosítása nem 

belső tulajdonságok, hanem a birtokolt és viselt márkák, emblémák és fogyasztási cikkek által 

történik meg. A filmben a napközbeni tevékenységek (mosakodás, kávézás, dohányzás, 

munkába indulás, zenélés) mind az automatizmus szintjén jelennek meg, és ezzel a fogyasztói 

életmód ciklikus, ismétlődő, reflektálatlan működésmódjára utalnak. Ahogyan Paistik 

filmjében a főhős testét gépi karok mozgatják, mosdatják, öltöztetik, miközben elveszíti 

autonómiáját, Barta főhőse nem egy koherens én, hanem részleteiben felmutatott 

testtöredékek halmaza, amely révén a néző metonimikusan rakja össze az identitást. A test 

már nem önálló szubjektum, hanem a márkák hordozója – tárgyiasított én, amelynek 

identitása a fogyasztáson keresztül konstruálódik. Ez a testpolitikai nézőpont összefüggésbe 

hozható Foucault biopolitikáról és a test fegyelmezéséről szóló elméletével. Foucault szerint61 

a modern hatalom a testekre irányul, és e testek fegyelmezésének technikái révén működteti 

 
61 Michel FOUCAULT, Felügyelet és büntetés – A börtön története, ford. FÁZSY Anikó és CSŰRÖS Klára 

(Budapest: Gondolat Kiadó, 1990), 193–203. 



 75 

magát. A test nem csupán elszenvedője a hatalomnak, hanem annak legfőbb felülete, ahol a 

fegyelem, a rend, a termelés és a társadalmi kontroll lenyomatai megjelennek. A Lemezlovas-

ban a test által fogyasztott termékek (kávé, cigaretta, tabletta) egyfajta gépies fenntartását 

szolgálják az identitás látszatának. Barta és Paistik egyaránt kritikusan reflektálnak a 

fogyasztás esztétikájára, de eltérő módon: Paistiknál a reklámnyelv szimulált hiperrealitása 

válik a kritika tárgyává. Mint utólag kiderül, az utazás is egy programozott mozgás, amelynek 

célja nem az elmozdulás, hanem a passzív fogyasztás érzékeltetése. A vetítőteremmé 

átalakított zárt tér, a színes, egzotikus természetet mutató képernyők a Baudrillard-féle 

szimulákrum62 világát idézik, amelyben a valóság helyét a médiareprezentációk veszik át. 

Barta filmjében a márkák, popkulturális emblémák, tárgyak, zenék és szimbólumok 

túltelítettsége révén jön létre az a vizuális toposz, amely a Kelet vágyott, de elérhetetlen 

Nyugat-képét idézi meg. Az identitás a „mesterség címereinek” viselésén (kitűzött jelvények) 

keresztül történik meg, de ez az identitás tudatosan kiüresített, elidegenített konstrukció 

marad.  

Barta vizuális koncepciója a kör motívuma köré szerveződik, amely a hanglemez 

formai struktúráján túl narratív és ikonográfiai szinten is megjelenik: amíg meglátjuk a nap 

végén a munkaeszközt jelentő lemezt, addig számtalan formai előképe sorakozik fel. A kör 

mint geometriai alakzat a tárgyak formájában (óra, lámpa, lemez, gomb, műszerfal, tabletta) 

ismétlődően tér vissza, és így a történet belső logikájának metaforájává válik. A körforgás 

tehát nemcsak grafikai elem, hanem időkezelési modellként is értelmezhető: a nap végi 

újrakezdés, a gyógyszer ismételt bevétele, valamint a lemez karcosodása az elhasználódás és 

az idő múlásának jele. A film különösen fontos szervezőelvét képezik a premier plánok: a 

látott részletek az egészre utalnak, a tér és az események csak fragmentumokban, 

utalásszerűen jelennek meg. A munkahelyre vezető autóút is csak a közúti jelzésekre, az autó 

műszerfalának jelzőire és az útmenti reklámokra redukálódik. Ahogyan a Vasárnap édeni 

kirándulása során megjelenő természet sem élő táj, hanem mediatizált kép, úgy a lemezlovas 

munkahelyére vezető út sem a táj, a város vagy az emberek mellett vezet, hanem közlekedési 

táblák és reklámszlogenek között – a világ áruként jelenik meg, amelynek fogyasztása képek 

formájában történik meg. Foucault heterotópiáiról szóló elméletére hivatkozva 

megállapítható, hogy mindkét filmben megjelenik a különleges, társadalmon kívüli tér, de ez 

a tér nem szabadságot, hanem a kontroll új formáit hozza létre: konzervált élmények, 

gépesített mozgások, predesztinált döntések révén. Foucault az úgynevezett felfüggesztett 

tereket nevezi heterotópiának63, ahol a valóság és egy „másik világ” találkozik, vagy éppen 

összefolyik, de mindenképpen kívül van a megszokott tér-idő renden. A heterotópia ebben a 

két esetben egy szimulált szabadságtér, amely a szocialista realizmus ideológiájának és a 

nyugati fogyasztás mitológiájának közös konstrukciójaként jelenik meg. Barta lemezlovasa 

ebben a térben nem szabadon választó szubjektum, hanem a szimbolikus szabadsággal 

függőségben élő egyén. 

A lemezlovas által lejátszott zenék és az általuk megteremtett atmoszférák azok, amik 

segítik a nézőt „megérkezni” ebbe a heterotrópiába. A különböző műfajú zenei betétek (mind 

Petr Skoumal szerzeményei) egymásutánjában a legkülönfélébb motívumok jelennek meg, az 

auditív stílusok vizuális tárgyiasuláson mennek keresztül. Mindegyik elem forgásban van, 

körkörös mozgást végez vagy legalábbis kör alakú. Vizuális metonímiákat látunk, illetve 

annak egyik válfaját, a szinekdochét. Hasonlóan az autóút megjelenítéséhez, itt sem látjuk 

sem az épített környezetet, sem a szórakozó tömeget. Őket csak a hangjuk miatt képzeljük 

oda, mialatt a zene köré kivetül az általa megidézett miliő: egy galaxis képe, egy szeleteire 

 
62 Jean BAUDRILLARD, „A  szimulákrum elsőbbsége”, ford. Gángó Gábor, in KISS ATTILA Attila, KOVÁCS 

Sándor S. K. és ODORICS Ferenc szerk.: Testes Könyv I., ICTUS és JATE Irodalomelmélet Csoport, Szeged 

(1996): 161. 
63 Michel FOUCAULT, „Más terekről: Heterotópiák”, ford. ERHARDT Miklós, http://exindex.hu 

http://exindex.hu/index.php?page=3&id=253


 76 

vágott szalámi, egy mezőgazdasági gép fogaskerekei (country), egy nagyebéd főzése 

(lakodalmas), az amerikai konszumerizmust és pop-artot egyszerre jelképező konzervpiramis 

(boogie-woogie), boxmérkőzés (rock and roll). Ezek a bevágások is mind közeli 

képkivágásokból állnak, tehát motivikusan villantják fel a tágabb kontextusokat. Az 

asszociációs láncban a Tejútrendszer képe az első, mintegy jelezve, hogy a zene univerzális 

nyelve képes egymáshoz közel hozni egymástól távoli univerzumokat.  

Az események szerialitásának leglátványosabb jelzése a főszereplő tablettabevételének 

ismétlődő gesztusa, amely keretként fogja közre a nap eseményeit, s egyúttal az idő ciklikus 

természetére reflektál. A nyelvre helyezett tabletta rituális cselekedetként nyitja és zárja a 

cselekményt. A néző az ismételt gesztusban már felismeri az örök körforgás metaforáját, és 

nem gondolja többé, hogy ez egy új kezdet. A munka és a pihenés mechanikus ciklikusságba 

rendeződnek, ahol az individuum mozdulatai éppoly automatizáltak, mint a tárgyak, amelyek 

körülveszik. E gesztus mnemotechnikai funkcióval bír: a néző számára az idő múlása nem az 

események folytonosságán, hanem a repetíció nyomán válik érzékelhetővé. A napfelkelte és 

naplemente képe szintén az idő ciklikus természetét hangsúlyozza, ugyanakkor a metafizikai 

időtapasztalat (születés-halál dialektikája) allegóriájaként is értelmezhető. Az ismétlődő 

gesztus által az élet maga válik lemezzé: az idő hangszedő tűként fut végig barázdáin, 

miközben finoman, de könyörtelenül koptatja felületét. A tűt ugyan nem látjuk, de 

asszociálunk rá, a technikai médium és az idő poétikájának összekapcsolásaként. Az idő 

materializálódik, testet ölt a kopásban, a karcban, az elhasználódás jeleiben. A film zárlatában 

meglátjuk a lemezlovas arcát. Textúrája az identitás elhasználódásának jeleit mutatja – a 

biológiai és kulturális idő együttesen hagytak rajta nyomot. Ebben a mnemopoétikában a 

kulturálisan beágyazott élmények és emlékek hordozófelületté teszik a testet és az 

arcvonásokat.  

A nyelvre helyezett tabletta – a „jó nap” előfeltétele – a társadalom által kínált 

élvezetipari szolgáltatás szimbóluma, amely a működőképesség látszatát hivatott fenntartani. 

Ez ironikusan utal arra, hogy a rendszer – legyen az keleti vagy nyugati – pótszerekre szorul, 

hogy elviselhető legyen. A tabletta így nemcsak testi, hanem szimbolikus dependencia, azaz a 

társadalmi működéshez szükséges pótszer. A „szedd be, hogy működni tudj” logika mentén a 

farmakológiai kompenzáció a modern lét tünete: a neurózisra adott rendszerszintű válasz. Egy 

elhalványuló identitást látunk az önpusztító élményhajhászásba zárva, ahol a túladagolt képek 

és zajok között már csak gyógyszerrel lehet fenntartani a normalitás illúzióját. A tabletta az 

észlelés „filterévé” válik: csillapít, tompít, elken. Nem tisztázott, hogy élénkítőszer, 

antidepresszáns vagy bódító szer – és ez a többértelműség fontos: nem is az oka, hanem 

használatának szükségszerűsége válik hangsúlyossá. A valóság annyira elidegenített, hogy 

csak tompított tudattal viselhető el. 

A film záróképének egyre karcosabbá, elhasználtabbá váló textúrája párhuzamba 

állítható a Vasárnap zárlatával, amelyben Debord terminológiájával élve egyfajta 

„spektakuláris összeomlás”-t látunk. Guy Debord műve, A spektákulum társadalma (La 

société du spectacle, 1967)64 szerint a kapitalizmus egy olyan kultúra, mely a képek és 

látszatok világát építi fel, elfedve a valós társadalmi problémákat és elidegenedést. A 

spektákulum a képek, szimbólumok, és mindenek előtt a látvány uralmát jelenti a valóság 

felett. Az emberi kapcsolatok és értékek helyett a tárgyak és a fogyasztás kerül előtérbe. A 

spektákulum célja önmaga fenntartása, nem pedig az emberi jólét javítása. A légy szétesése, a 

virágok elhervadása, a díszlet összeomlása, a lemezlovas arcának összekarcolódása az illúzió 

dekonstrukciója. Egyben lehetőség a tudatosításra: a látvány mögött nincsenek tapintható 

alternatívák, csak strukturális ismétlés és visszatérés. Mindkét film lebontja a spektákulum 

világát, láthatóvá téve a látvány, a kontroll és az elidegenedés gépezetét. A kapitalizmus 

 
64 Guy DEBORD, A spektákulum társadalma, ford. ERHARDT Miklós (Budapest: Open Books, 2003). 



 77 

kritikája a szocialista disztópiába ágyazódik, míg a szocialista kontroll a nyugati eszképizmus 

retorikáján keresztül válik önleleplezővé. A Lemezlovas vizuális-ikonográfiai világa explicit 

módon nyugati kulturális kódokból építkezik: hanglemez, pop-art vizualitás, reklámok, 

márkajelzések. Dekolonizáló gesztusa abban áll, hogy a Nyugat idealizált képeit nem átveszi, 

hanem a saját tapasztalati horizontjára formálva szétírja, dekonstruálja. A Vasárnap és a 

Lemezlovas című filmek nem a szocialista modernitás direkt bírálatát nyújtják, hanem a 

rendszer önellentmondásainak ironikus dekonstrukcióját, miközben esztétikailag is 

viszonyulnak a kapitalista fogyasztói kultúra reprezentációs nyelvezetéhez. 

 

 

14. Periferikus dekonstrukciók 

 

Bár Észtország és Ukrajna formálisan a Szovjetunió tagköztársaságai voltak, kulturális 

identitásuk számos ponton eltért a birodalmi centrum ideológiai és esztétikai normáitól. Ez az 

eltérés nemcsak politikai, hanem nyelvi, történelmi, vallási és művészeti szinten is 

érzékelhető volt. A balti térség hosszú ideig német, svéd, lengyel és finn hatások alatt állt, a 

kulturális referenciakeret tehát nyugati orientációjú. A peresztrojka előtti időszakban 

Észtország félperiférikus státuszban volt: formailag szovjet tagállam, de kulturálisan sokkal 

nyitottabb (különösen Finnország közelsége révén – Tallinnban a finn tévécsatornák és 

rádióadók elérhetősége révén). A lakosság jelentős része nem tekintette magát a Szovjetunió 

valódi részének, a függetlenségi gondolat a ’80-as évekre már széles társadalmi 

támogatottsággal bírt. A szovjet korszakban kialakult egy sajátos esztétikai nyelv, amely 

reflexív, szubverzív és ironikus volt. A balti animációs iskola radikálisan eltért a szovjet 

animáció (Szojuzmultfilm) stílusától, és inkább a kelet-európai groteszk, az abszurd humor, 

sőt a nyugati avantgárd hagyományaihoz kapcsolódott. Mihail Gorbacsov 1985-től kezdődően 

bevezette a peresztrojkát (átalakítás) és a glasznosztyot (nyilvánosság), amely a gazdasági 

liberalizáció és a cenzúra oldása révén lehetővé tette az alternatív, kritikus diskurzusok 

megjelenését a kultúrában – elsőként a film- és animációs művészetben. Ez az időszak a 

korábban elhallgatott tabutémák, szorongások és a privát élet elidegenítő realitásainak 

felszínre törését is jelentette. 

 

 

14.1. Reggeli a szabadban (Eine murul, 1987) 

 

 

  
 

 



 78 

Priit Pärn Reggeli a szabadban (Eine murul, 1987) című filmje ebben a képlékeny 

történelmi-politikai korszakban született. A forgatókönyv már 1982-ben elkészült, de csak a 

gorbacsovi peresztrojka szabadabb légköre tette lehetővé a megvalósítást. A film gyártása és 

bemutatása egy kettős helyzetet tükröz: miközben formailag és esztétikailag a hatalom 

lazulását használja ki, tartalmában és szimbolikájában a szovjet totalitárius rendszer kritikáját 

fogalmazza meg. A Goskino engedélyével, sőt aktív támogatásával vetítették külföldön, a 

hivatalos szovjet önkritika „posztmodern eszközének” szánva. Így a film egyszerre autonóm 

művészi állásfoglalás és a rendszer belső ellentmondásainak tükre. Nemcsak Pärn pályájának 

jelentette egyik fordulópontját, de a nemzetközi díjak és a nyugati érdeklődés megalapozta az 

észt animációs iskola későbbi függetlenségét is. 

 A film öt részre tagolt szerkezete négy hétköznapi élethelyzetet dolgoz fel, amelyek 

során a hősök egy-egy triviális célt próbálnak elérni, de a társadalmi gépezet akadályozza 

őket. A látvány maga is mintha a korszak relikviája volna, gyűrött, karcos, elhasznált 

felületével, az atmoszférára ráerősít Olav Ehala szorongást keltő zenéje. Ahogy a példázatos 

történetek szereplői, vagyis a szubjektum deformálódik a prés alatt, úgy az elbeszélés nyelve 

is töredezik, elveszíti klasszikus formáját – még éppen felismerhető, de vonásai eltorzultak, 

mint a túlélés harcában identitásukat vesztett karakterekéi. Ráncos, megviselt arcok, letörlődő 

és újrafestett vonások, vakon tévelygők, projektált álarcok, a végrehajtó közeg arcnélküli 

prototípusai fordulnak elő. Ezek a figurák hol időtlen várakozásba burkolóznak, hol meg 

kapkodó rohanásba fognak, mintha megpróbálnák saját életüket utolérni. A különböző jellegű, 

de lánccá szerveződő állomások egymásnak „adogatják” a szenvedő hőst, aki megoldást keres 

a bajára. A tömeg, amelyben a tehetetlenségi erő húzza-löki az egyént, különböző 

formációkban jelenik meg. Az örökös sorbanállás valamiért, az üres polcok között ténfergő és 

a cédulára osztogatott javakkal ügyeskedő szereplők valójában különböző antitörténetekkel 

váltják ki a valódi történést. A Reggeli a szabadban nem a nagy történelmet jeleníti meg, 

mégis egy olyan kollektív tapasztalat fragmentumait rögzíti, ami időközben beépült a nagy 

történelmi narratívába. Fejezetei értelmezhetők példázatos minitörténetekként, amelyek 

nemcsak egyéni, hanem kollektív egzisztenciális helyzeteket modelleznek. A szereplők 

társadalmi pozíciók, viselkedésminták hordozói – a film így szatirikus antropológiai 

tipológiaként is működik. A tömeg mindegyik történetben akadályozza az egyént, részvétlen 

és szenvtelen annak problémájával szemben, esetenként rosszindulatú is. 

Az öt részre osztott szerkezet négy karakter – két nő és két férfi – életét mutatja be, 

mindegyikét egy-egy szorult helyzetben. A túlélési stratégiák négy aspektusában a férfiak 

igyekezete már-már nevetségesen kisstílű, a nők egzisztenciális válsága mártíriumi. Az első 

Anna, aki a szocialista hiánygazdaság szexualizált túlélője. Egyszerű célja – egy alma 

vásárlása a piknikhez – egy szimbolikus értékcsere groteszk eltorzulásához vezet: testével 

fizet az árucikkért. A nő testi autonómiája válik a gazdasági túlélés cserealapjává: a 

szocialista nő szerepét, mint anya, háziasszony és dolgozó, a rendszer egyszerre használja ki 

és teszi kiszolgáltatottá. Anna a társadalmilag kiüresített nőiség alakja: vágy, funkció, túlélési 

eszköz és csereérték egyszerre – a szükségletek elállatiasodásának és a női test 

kizsákmányolásának példája a hiány uralmában. A második Georg, aki egy öltönyt szeretne 

venni ugyanehhez a piknikhez. Úgy is mondhatnánk, hogy a külső megjelenés révén szeretne 

részt venni a társadalmi életben. A lakásán belül megengedheti magának, hogy egy szebb 

életről álmodozzon: egy barokkos fogyasztói utópiát látunk – erotikus zenével, túlburjánzó 

képekkel –, ami hirtelen katonai indulóval zárul, mintha a hatalom önmaga alá gyűrné az 

egyén vágyait. Georg a szocialista karrier- és státuszembert testesíti meg, aki nyugati minták 

szerint próbál létezni, de a rendszer nem kínál sem intézményi, sem fogyasztói csatornát 

ehhez. Vágyai nevetségessé válnak, erőfeszítése hiábavaló – ő a kisstílű önreprezentáció 

kudarcának groteszk figurája. A harmadik Berta, aki egyedülálló anya, társadalmilag 

láthatatlan. A társadalmi tekintet elől elrejtett figura: arcát letörli a rendszer, nincs hangja, 



 79 

nincs jelenléte. Anyasága nem eszmény, hanem megbélyegzés, amely miatt láthatatlanná 

válik. Az ő esetében az „arctalanság” nemcsak a politikai kontroll metaforája, hanem az 

érzelmi izoláció és szociális megszűnés képe. Berta a szocialista női identitáscsőd hordozója: 

az elhagyott, kizsigerelt, átlátszó nő, aki nem számít szereplőnek a társadalmi narratívában, és 

akinek személyiségét fokozatosan lekaparják a vászonról. A negyedik Eduard, a 

bürokráciában rekedt alattvaló. A legklasszikusabb szovjet típus: a hierarchia végpontján 

veszteglő, kiszolgáltatott ember, aki vár, kér, és nem kap választ. A hatalom nemcsak 

arctalan, hanem egyetlen perspektívára szűkült, uralva az időt és teret. Eduard a megalázott 

kisember, aki csak akkor jár túl a rendszeren, ha taktikázik – a túlélés nem szabálytartással, 

hanem észrevétlen kijátszással lehetséges. A szovjet ember legmélyebb tanulmánya: hogyan 

kell élni a szabály ellenére a szabályok szerint. A négy figura találkozása: az elérhetetlen 

szabadság állóképe. Ez a rész az esztétizált ellenállás és a csendes közösségi méltóság alakját 

kínálja fel. Pont úgy, ahogyan Avo Paistik Vasárnapjában láttuk az előkészületeket az 

ünnepélyes kikapcsolódáshoz, hogy aztán ez az ünnep idézőjelbe kerüljön és kivilágoljon 

csúfos fonákja, a vágyott paradicsomi állapotot jelképező Édouard Manet-festmény is – a 

megfelelő testtartások és helyzetek megvalósításával – visszaminősül szürke realitássá. 

Ahogyan a vasárnap az egyetlen kijelölt pihenőnap volt főhős számára, ráadásul mesterséges, 

időben és térben is szigorúan limitált, a szabadság itt is színes és utópisztikus: nem valóságos 

térben képzelhető el. A szereplők nem győztek, de legalább egy pillanatra kivívták a saját 

színüket, testtartásukat, helyüket. A festmény szimbolikus tette: az egyén rövid, időn kívüli 

autonómiája, amit a rendszer mindig visszavon. A következő jelenetben már egy 

tömegközlekedési eszközön vagyunk, a kalauz a jegyeket kéri érvényesítésre. Berta is ott a 

szerelvényen – és egy pillanatra látjuk, hogy van arca. A megtapasztaltak visszaadták a 

vonásait, vagyis emberi méltóságát. Ők négyen létrehoztak valami időn és téren kívüli 

élményt, amihez az elszántságuk, a hitük, az ambíciójuk kellett. Ez a többletre való igény, 

hogy az ember ne csak addig menjen el, ameddig engedik. 

A taktikázás a posztszocialista emlékezet egyik legmélyebb lenyomata. Nemcsak 

magatartásforma, hanem az életben maradás, az autonómia és a méltóság részleges 

visszaszerzésének egyetlen módja egy olyan rendszerben, amely látszólag mindent biztosít, 

valójában azonban mindent ellenőriz. A késő-szocialista ember sem a gazdaság, sem a 

politika, sem a nyilvánosság szintjén nem rendelkezett autonómiával. Nem tudott szabadon 

dönteni munkáról, utazásról, információhoz jutásról, fogyasztásról. Ezért minden döntés 

kiskapukon, ismerősökön, „elintézéseken”, trükkökön keresztül valósult meg. A taktika a 

helyzet-nélküliség válasza volt. A szocialista társadalom formálisan szabályozott volt – de 

ezek a szabályok gyakran irreálisak vagy végrehajthatatlanok voltak. Az ember ezért kettős 

világban élt: a hivatalos struktúrák szerint (papírok, engedélyek, jogcímek), és a valós 

működés szerint (barter, kapcsolatok, pult alatti csere, hamisítás, lehallgatás, a rendszer 

kijátszása). E kettő között a taktikázás biztosította az átjárást. Nem igazi csalás volt, hanem a 

normák és realitások közötti manőverezés. A film főszereplői folyamatos testi és identitásbeli 

torzuláson mennek keresztül. A túlélés kényszere a testek fokozatos dehumanizálódásához 

vezet: Anna a testével fizet egy almáért, Georg a testi épségét kockáztatja egy öltönyért, Berta 

elveszíti arcvonásait, Eduard pedig a megaláztatások során fizikailag összemegy. A 

karakterek karikatúrák, de nem egyszerű szatirikus alakok, hanem a társadalmi prés hatására 

deformálódott szubjektumok. Az arc mint az identitás metaforája többször visszatérő 

motívum: letörlődik, elmaszatolódik, újrarajzolódik. A film fináléjában, amikor Berta 

visszanyeri az arcát, az individuum ideiglenes újraalakulása következik be. Berta helyzete 

különösen tragikus, de taktikai értelemben izgalmas. Arca letörlődik, de ez a láthatatlanság 

lehetőséget is ad a túlélésre. Berta alámerülése – De Certeau-i értelemben – a tér és identitás 

megtagadásán alapuló taktika: nem jelenlét által, hanem hiányon keresztül válik láthatóvá. 

Visszatér az arca, mert képes volt túlélni a rendszer fojtogató struktúráját anélkül, hogy 



 80 

közvetlenül szembefordult volna vele. Ez a „hallgatás, csönd, eltűnés” taktikája – nem 

egyértelműen emancipatorikus, de hatékonyabb, mint a nyílt konfrontáció lenne egy totális 

rendszerben. A másik női szereplő, Anna sem konfrontálódik. Testével fizet egy almáért – ez 

a gesztus nem stratégia (amit a stabil helyzettel rendelkező intézményes szereplők használnak 

arra, hogy kontrollálják a teret és a cselekvést), hanem testi eszközökkel végrehajtott taktika: 

azonnali, kényszerű, de mégis a túlélés célját szolgálja. Nem sajátítja el a piacot, hanem 

kreatívan alkalmazkodik hozzá. De Certeau-i értelemben Anna a női túlélés 

mikropragmatikáját jeleníti meg: a test a megélhetés aktív médiumává válik, nem mint 

ellenállás, hanem mint trükk a túléléshez. Ez a „gyenge ellenállás” taktikája: nem alakítja át a 

rendszert, de átmenetileg megkerüli. Amikor a privát élethez is engedély kellett (egy lakásért 

évtizedeket kellett várni, banán vagy farmer csak feketepiacon volt, kétévente lehetett 

Nyugatra utazni stb.), az ember stratégiák nélküli szereplőként a hatalmi tér réseiben 

fogalmazta meg magát: kapcsolatokat épített, hallgatózott, kivárt. A még éppen elviselhető 

nyomásgyakorlás, a kis intenzitású, de totális szabályozottság különösen alkalmas volt arra, 

hogy az egyénnek ne legyenek hosszú távú stratégiái, csak rövid távú mozgástere. A rendszer 

megdönthetetlen volt, mert megfoghatatlan: a polcok üresek, az útlevél elérhetetlen, a 

döntéshozó sosincs elérhető közelségben. A túlélés napi kreatív megoldások sorozatává vált – 

ezek variációit láthatjuk Pärn-nél. 

A terek közül, amiket a filmben látunk, Georg otthona tűnik ki. Az ő lakása merőben 

elüt a két nőétől, ahol a nélkülözés határozza meg a szegényes berendezést, a fakó színek 

pedig azonosak a külső tereken és intézmények belső tereiben látottakkal. Odakint minden 

egynemű, mindenki a létminimumon tengődik. Georg otthona egy barokk festmény és a 

fogyasztói társadalom elegyéből születik meg, a bőség tükröződik mind a technikában 

(festmény-szerű textúrájával gazdagabb hatást ér el, mint az addig látott vonalrajz), mind 

abban, amit ábrázol. Ennek a barokkos tobzódásnak a zenei aláfestéseként Bach egyik 

leghíresebb művét halljuk („Air” a D-dúr Szvitből), amelyre fülledt hangon rásuttog egy 

szerelmespár (megidézve Serge Gainsbourg Je t’aime – Moi non plus című 1979-es számát). 

A falakon látható műgyűjtemény a kapitalista dekadenciára utal, csakúgy, mint a nyílt 

szexualitást jelképező meztelen női test. Georg mosolya fogkrémreklámokba illő. Az idő is 

másképp telik, a kamera ráérősen pásztáz a szemet gyönyörködtető kulisszán – az idő pénz. 

Ezt az irrealitást az ablakon betörő realitás söpri el. Az ablakok kicsapódnak, a zene eltorzul, 

a lemez lefolyik a lemezjátszóról, a tapéta felcsavarodik, és az eddig alatta rejtőző 

hangszóróból megszólal a katonai induló. Georg a körülményekhez hasonul, és átváltozik 

kopasz, pocakos kelet-európai állampolgárrá. Az öltönye összemegy rajta, ő pedig elkezdi 

vesszőfutását a feketepiacon, az abszurdabbnál abszurdabb kiutaló és beszerző helyeken. 

Rohan és kapkod, mert ráérős gazdagsága csak illúzió volt. A Georg-szekvenciában látott 

játékosan anekdotikus történetmesélést a folklór halmozómesének nevezi. Rendszerint egy 

jelentéktelen eseményből kiindulva jut el addig a fordulópontig, ami visszafordítja az 

események menetét, és megszünteti a diszkomfortérzet okát. Georg megpróbált úgy tenni, 

mintha lenne hozzáférése a státuszhoz, eleganciához, nyugati komforthoz. Az álomszerű 

jelenet pszichés taktikaként működik: képzeletbeli térfoglalás egy olyan világban, ahová nem 

tartozik. A stratégia világa elzárja az előrelépés útját, így Georg ideiglenes, performatív 

önreprezentációba menekül: a ruhakeresés is egy ilyen játék a lehetetlennel. A vizualitás, a 

lakástextúra és a lassított kamera az ő fantáziataktikáinak tere. A megjátszás, a látszat 

újrahasználata, a saját narratíva pótolása – De Certeau szerint a fogyasztó újraértelmező, 

appropriáló gesztusa. A jelenet önironikus tobzódása egyszerre vágy és kritika.  

Eduard megpróbál engedélyt szerezni a piknikhez – a szocializmusban még a 

természethez való hozzáférés is engedélyhez kötött. Szekvenciája a kafkai bürokrácia 

időcsapdáit példázza: az óra és a telefon a hatalom uralmának technológiai metaforái. Az 

egyik az önfegyelmezés eszköze, a másik a fegyelmezésé: az alattvaló bárhol és bármikor 



 81 

elérhető általa. A hivatalban pöffeszkedő adminisztrátor egyszeműsége jelzi, hogy ők „ott 

fent” mindent egyetlen nézőpontból, egy megvilágításból néznek. A hatalom itt nem 

személyes, hanem adminisztratív, az ember bármikor elérhető, de sosem kap választ. Az 

egyetlen sikeres taktika a hatalom kijátszása. Eduard története az egyik legtisztább példája 

annak, amit De Certeau a rendszer „ravasz belakásának” nevez. A hivatalban nem érvényes a 

racionalitás – de ő nem lázad, hanem trükközik: odüsszeuszi módon benne hagyja a kiskanalat 

a csészében, ami kiszúrja a Küklopsz szemét. Vagyis kijátssza a hatalmat annak saját 

játékszabályai szerint. Ez a taktikus „intellektuális ellenállás” példája: a hatalom 

abszurditására abszurddal felel, így épp a rendszer logikáján belül nyer teret. Nem kér, hanem 

kihasználja az üresjáratot, a figyelmetlenséget, a lyukakat. Ez De Certeau „tolvaj logikájának” 

felel meg: az alattvaló rejtetten működik, használja a hatalmi tér réseit, és egy pillanatra 

fölébe kerül. 

Az ötödik szekvenciában a négy főszereplő egy állóképben újraalkotja Édouard 

Manet: Reggeli a szabadban (1863) című festményét. Ez a kép a film címének vizuális 

beteljesítése, de egyben az előző történetek értelmező kerete is. A jelenet a privát szabadság 

utópisztikus pillanatát szimbolizálja: a színek élénkebbek, a beállítás festményszerűen 

harmonikus. Ugyanakkor a jelenet gyorsan visszafordul: a szereplők lesminkelnek, 

visszahátrálnak a hétköznapokba, a kert kapuját bezárják, a kulcsot leadják. A film 

visszatekeri magát: a vágyott idill csak performatív pillanat, nem valós tér. Ez a megjátszott 

szabadság parodisztikus, mégis katartikus: az emberi ambíció határai és lehetőségei egyszerre 

jelennek meg benne. a Manet-festmény újraalkotása nem stratégia, hanem egy közösen 

létrehozott performatív taktikai gesztus: egy vizuális, időn kívüli ellen-világ, amit nem lehet 

fenntartani, de röviden megtapasztalható. Ez a közös kép nem forradalom, nem kiállás, hanem 

közös álomidő, ahová csak taktikusan, időlegesen lehet belépni. Ez a De Certeau-i taktika 

kollektív szintre emelése: közös, ideiglenes, önreflexív térhasználat, amely nem kér 

engedélyt, nem marad fenn, de bizonyítja, hogy a tér és jelentés újrarendezhető, 

visszafoglalható. 

A szereplők sorsa a totalitárius rendszer leírásaként is olvasható, de fókuszában az 

emberi méltóság visszanyerésének esélye áll – még ha időn és téren kívül is. A film mottója: 

„We dedicate this film to artists who went as far as they were allowed” („Azoknak a 

művészeknek, akik olyan messzire mentek, ameddig engedték őket”) kétértelmű: egyrészt 

azoknak állít emléket, akik – akárcsak Pärn – kitartó köröket róttak visszautasított és 

átalakításra javasolt filmterveikkel, másrészt azoknak fricska, akik tényleg csak azt tették, 

amire engedélyt kaptak, és művészi igényeik nem terjedtek tovább a kijelölt korlátoknál. 

Vagyis egyszerre vádirat és főhajtás. Ez a szintaktikai szerkezet nyelvileg újratermeli a 

hatalom logikáját: nem tilt közvetlenül, hanem korlátoz, feltételez, lehetővé tesz, miközben 

önmagát láthatatlanná teszi (ki engedi? miért? mikor?). Mélyen összecseng a kádárista 

Magyarország humoristájának, Hofi Gézának mondatával: „Szabad országban szabad ember 

szabad akaratából azt mond, és azt tesz, amit szabad.” A mottó és a szállóigévé lett mondás is 

rámutat arra, hogy a szocialista rendszer nem külső elnyomással működött csupán, hanem 

belsővé tett normák, öncenzúra, beépült korlátok révén. Ez a kétértelműség a nyelvi 

megformáltságon keresztül pontosan modellezi a késő szocialista korszak kettős tudatú 

létezését: a korlátozott szabadság elfogadását, kritikáját és túlélését egyszerre. A totalitárius 

rendszerben megmaradni akaró művész sorsát a filmben egy Picasso-szerű karakter időről 

időre történő felbukkanása jelzi. Mintha képeivel próbálna érvényesülni, de senki nem veszi 

észre, átgázolnak rajta, lerángatják a cipőjét is a tömött buszból kilógó lábáról. A mottóra 

rímelő vizuális válasz a film zárójelenetében látható: egy úthenger szárny-formájúra lapítja ki 

a földön fekvő, égre néző festő karját, alakjában rögzítve egy kollektív emlékezeti pozíciót: a 

szárnyalás lehetőségének végpontját. Pärn azoknak ajánlja a filmjét, akik a rendszer keretein 

belül kísérelték meg a művészi önkifejezést. Nem hősöket ünnepel, hanem a kompromisszum 



 82 

hőseit – azokat, akik túléltek, alkottak, de mindig faltól falig. Itt a lieu de mémoire (Pierre 

Nora) fogalma is értelmezhető: a mottó emlékezeti helyet teremt egy olyan kulturális 

csoportról, amely nem forradalmat csinált, hanem lavírozott, alkalmazkodott, túlélte a 

cenzúrát. Ez a szovjet kollektivista emberkép dekonstrukciója, és mint ilyen, dekolonializáló 

gesztus. Mint Nora emlékhelyeinek esetében, itt is a idő megállítására látunk kísérletet. A 

reggeli egy rítus, amelyben az önszerveződő társadalom ül örömünnepet. Nora szerint 

emlékezeti hellyé az válik, „ahol kikristályosodik, előbukkan az emlékezet65”. A Reggeli a 

szabadban a kelet-európai szocializmus mindennapi tapasztalatának vizuális sűrítménye, 

affektív eszközökkel jelenítve meg annak hétköznapi mikrotraumáit. Nem azt mondja, hogy 

„ilyen volt”, hanem azt, hogy „így éreztük benne magunkat”. A Manet-parafrázis kijelöli az 

emlékezeti keretet: a szabadság, a jólét és az egyéni öröm lehetősége csak pózban és 

állóképben, nem pedig valóságban érhető el. Ezzel együtt a mottó működő kritikája is annak a 

posztszocialista mítosznak, amely utólag a kompromisszumot tisztán negatív fényben mutatja 

fel. 

 

 

14.2. Szocreál pszichoanalízis 

 

 

  
 

 

Priit Pärn Reggeli a szabadban és Igor Kovaljov A felesége egy tyúk (Его жена 

курица, 1989) című filmje között nemcsak formanyelvi, hanem kulturálisan-politikailag is 

mély összefüggések vannak. Mindkét alkotás a Szovjetunió perifériájáról szólal meg, és 

világosan elhatárolódik a birodalmi kulturális központ esztétikai és ideológiai mintáitól. 

Mindkettő a tabusított témák (testiség, dekadencia, elidegenedés, posztintimitás) felvállalása 

révén válik a dekolonializáció periférikus beszédmódjává. Kovaljov filmje abban az átmeneti, 

bizonytalan időszakban születik meg, amikor még nem történt meg a rendszerváltás, de már 

felbomlóban van a szovjet ideológiai rend, és a művészetben megjelenik a privatizált létezés, 

az egyéni pszichés terek és az elfojtások tematizálása. Walter Mignolo fogalmát Kovaljov 

filmjére is érvényesíthetjük, ahol a kolonialitás tudásrendjéről való leválás a szovjet 

házasságideál szétírásában jelenik meg: a feleség nem hűséges társ, hanem egy baromfi; a férj 

nem erős, hanem passzív, nőies; a gyerek (?) nem jövő, hanem a bűntudat megtestesülése. A 

karcosság esztétikája a delinking eszköze: az animáció látványvilága nem asszimilálódik a 

központi direktívákhoz, hanem elhatárolódik tőlük, láthatóvá téve a periféria saját nyelvét. A 

 
65 Pierre NORA, Emlékezet és történelem között, ford. K. HORVÁTH Zsolt. 

https://epa.oszk.hu/00800/00861/00012/99-3-10.html  

https://epa.oszk.hu/00800/00861/00012/99-3-10.html


 83 

térhasználat koncepciójában is ellene megy a szovjet paradigmának: a börtönszerű lakás az 

elnyomás pszichés térképévé válik. A delinking Kovaljovnál ugyanúgy, ahogy Pärnnél, az 

állandósult marginalitásból fakad, amely saját nyelvet követel magának. A centrumtól való 

elfordulás kulturális-poétikai pozicionálás: nem akarnak részei lenni Moszkvának, globális 

tapasztalatot mutatnak meg lokális stílusban. A periférikus beszédmód az uralkodó narratívák 

lebontásának terepe. Míg a szovjet ideológia a testet többnyire a munka és a kollektíva 

szolgálatába állította (ideális, szorgos, szexuálisan semleges test), mindkét film a testiség, a 

vágy, a szorongás és a szégyen tapasztalatát jeleníti meg – az intimitás kulturálisan elnyomott 

régióit. Pärn karakterei nem a szexualitás mentén torzulnak, hanem a szociális-ideológiai prés 

deformálja őket. A női test (Anna, Berta) árucikké, identitás nélküli anyaggá válik, a férfi test 

(Georg, Eduard) összemegy, megalázódik, eljelentéktelenedik. Mindkét film a testet állítja a 

periférikus megszólalás középpontjába – a test nem az állam birtoka, hanem a történelmi 

tapasztalatok archívuma. Igor Kovaljov A felesége egy tyúk (Его жена курица, 1989) című 

filmje olvasható az intim emberi kapcsolatok és a férfi identitás szétesésének traumatikus 

vizuális metaforájaként, de a késő szovjet korszak belső felbomlását tematizáló allegóriaként 

is.  

Alexandr Orlov freudista elemzésében66 egy rejtjeles történetet látunk a házastársak 

közötti szexuális intimitás eltűnéséről, amelynek következtében a főhős önkielégítésre hajlik. 

Ez nagyon burkoltan jelenik meg, a szexualitást megjelenítő képek mellőzésével. Először a 

háziasszonyt látjuk, aki egy antropomorfizált tyúk. Testén kétféle „öltözet” is megfigyelhető: 

egy kötény, valamint egy szimmetrikusan pöttyözött bőrfelület, amely már önmagában is a 

textil látványát kelti. Freud nyomán ez a kettős réteg értelmezhető úgy, mint a meztelenség 

hangsúlyozása: a ruha nem elfed, hanem éppen ellenkezőleg, kiemeli a test szexualitását. A 

kétszeresen felöltöztetett test tehát Orlov freudi olvasatában kétszeresen meztelen. A lakásban 

egy furcsa háziállat él, amely egy hatalmas, kövér hernyóra hasonlít, emberi fejjel és 

kutyaszerű szokásokkal – formája egy kasztrált falloszt idéz. A férj karakter fizikai 

megjelenésében is passzivitást és életképtelenséget sugall: bőre kékes árnyalatú, ruházata 

csíkos, mintha egy fegyenc lenne. Ezek a vizuális elemek arra utalnak, hogy a férfi fogoly – 

egyszerre a lakás terének és a saját belső elfojtásainak rabja. A cselekmény zárt térben 

játszódik, egy házaspár szürreálisan elidegenítő otthonában. A szovjet típuslakás enteriőrje 

nem az otthon melegségét sugározza, hanem a vágyak és elfojtások zárt pszichés terévé válik. 

A térelválasztó falak, rácsok, a lépcsőház, a lift és a lakás terében zajló paranormális 

jelenségek – a lebegő feleség, a magától lapozódó könyv, a padlón guruló fémgolyó, a mozgó 

és eltűnő tárgyak – a pár egymáshoz való viszonyának metaforájaként működik. Egy olyan 

világot írnak le, ahol a testi vágy elfojtása szétzilálja az identitást. A gramofon szerkezete, 

amelyre egy felhúzható kisautó kerül, explicit módon válik az erekció és ejakuláció 

allegóriájává. Az elolvadó lemez, a férfi hátradőlése és az arcán szétterülő mosoly, majd a 

megzavarás hatására bekövetkező kapkodás a bűntudattal terhelt önkielégítés motívumát idézi 

meg, a freudi pszichoszexuális szimbolika nyelvén. A pár nem szól egymáshoz, gesztusaik 

egy párhuzamos létezést építenek. 

A történet egy pontján egy maszkos vendég érkezik a lakásba. Dinamikus, 

karizmatikus, férfias alkat, aki potenciálisan a férfi alteregója, egyfajta vágy-én. A film két 

gyors vágású képkockája leplezi le ezt: a férfi arca egy pillanatra átalakul az idegen arcává és 

fordítva. A látogató tehát nem kívülről jön, hanem belülről tör elő: ő a vágy, amely nem tűr 

többé elnyomást. A „másik én” látogatása – mint alteregó vagy külső fenyegetés – a szovjet 

állam paternalista uralmának metaforája is lehet, amely a legintimebb tereket is kolonizálta. A 

látogató megjelenése radikális változást idéz elő: szó szerint átsétál az étkezőasztalon, 

 
66 Alexej ORLOV, „A felesége egy tyúk (Freudi szimbolika az animációs filmekben)”. Eredeti: Орлов, 

Алексей: Его жена - курица (Фрейдистская символика в анимационном кино). 

https://war1917.livejournal.com/40257.html?es=1 

https://war1917.livejournal.com/40257.html?es=1


 84 

összetöri a terítéket – ezzel megbontja a családi rendet. A szituáció logikája alapján azt 

várnánk, hogy a jövevény a nőhöz, vagyis a háziasszonyhoz forduljon közeledéssel, ezzel is 

megalapozva egy szokványos rivalizáló viszonyrendszert. Kovaljov azonban aláássa a 

narratív konvenciókat: az ölelés és csók a férfi és annak saját vágy-énje között történik meg. 

Ez a csók értelmezhető júdáscsókként is – egy látszólag baráti, intim gesztus, amely valójában 

árulás és manipuláció, a hatalomátvétel nyitánya. Bár első pillantásra úgy tűnik, hogy az 

idegen a feleség testi hibájának leleplezésével a férj érdekeit szolgálja, a történet menete 

alapján világossá válik: valójában a férj autonómiáját, identitását és hatalmát kezdi ki. A csók 

így nem a szövetség jele, hanem behatolás a bizalmi térbe (ezt alátámasztja az is, hogy a férj 

később látja, amint az idegen a feleségét hajkurássza). A férj ennek következtében kiesik a 

saját szerepéből, és elveszíti identitását. A látogató öltönye és a férj pizsamája közti kontraszt 

látványosan jeleníti meg a közöttük feszülő hatalmi és státuszbeli különbséget. Az öltöny a 

bürokratikus kontroll és a hivatalos tekintély jelmeze. Míg a pizsamás férj a privát szférába 

tartozik, az öltönyös idegen a „közélet”, vagy a „külső tekintet” invázióját hozza el a háztartás 

terébe. A ruházatbeli különbség azt is érzékelteti, hogy a férj képtelen hitelesen performálni a 

maszkulinitás társadalmi szerepét, míg az idegen – akár a hatalom küldötteként, akár annak 

allegóriájaként – külső megjelenésével is dominanciát gyakorol. Ez a vizuális hierarchia 

megalapozza a feleség eltávolodását a férjtől, és előkészíti a kapcsolati dinamika felborulását. 

A látogató ajándékot is hoz: egy doboz katicabogarat, amit a férj elkezd a féreg-lénynek 

adogatni – Orlov értelmezésében a maszturbáló én felfalja a lehetőséget az utódnemzésre (a 

katicabogarak a termékenység, a gyermekvállalás szimbólumai). A látogató ránéz a sürgő-

forgó feleségre, és észreveszi a tyúk-lábakat. Ezt a megfigyelést azonnal meg is osztja a 

házigazdával, akinek döbbent reakciója azt jelzi, hogy az elidegenedés olyan mély, hogy a 

másik lényegi másságát sem érzékeli. A tyúkláb a rendszeresen ismétlődő elutasítás testi-

affektív lenyomata. A férj miután maga is meggyőződött az állítás igazáról, eűzi a feleségét. 

Megtisztul (megfürdik), és visszatér korábbi szokásához: újraindítja a gramofont, ám ezúttal 

az élvezet megszűnik kielégítőnek lenni, az önkielégítés önbüntetéssé válik. A válságélményt 

követően a férfi – immár fekete maszkban, erőteljes „kakas” figuraként – megköti a féreg-ént 

(a maszturbáló ént), és hazahívja feleségét. A feleség visszatér, hóna alatt egy seprűvel, ami a 

lépcsőházban való leskelődés, hallgatózás közben a földre zuhan, és szilánkosra törik – ez az 

otthoni szerep, a hagyományos családi keret széthullásának vizuális metaforája. Amikor 

meglátja, hogy a férjének csirkelábai nőttek, pánikszerűen elmenekül. Ez radikálisan 

különbözik korábbi távozásától: míg az első alkalommal alávetettként, kiszolgáltatottként 

hagyta el az otthont, ezúttal saját döntésből, autonóm módon szakít a kapcsolattal. A feleség 

felismeri: a férfi maga is „tyúk” – vagyis hasonlóan kiszolgáltatott. Ez a fordulat a test feletti 

önrendelkezés és a pozíciócsere tudatosításaként is értelmezhető – feminista és 

hatalomkritikai gesztus. Orlov olvasatában a film ironikus, de szimbolikusan pozitív 

befejezést kínál: a záróképben újra felmegy a lift (erekció), a játékautó elhalad a féreg és a 

játékkatona mellett (az autoerotizmus és a kontrollált vágy elutasítása), majd beleütközik a 

falba – ez a fallikus beteljesülés metaforája. A képen átsétál egy katicabogár, amely azt jelzi: 

most először valóban sikerült a kapcsolat. A zárójelenet gyermeki kórusa már egy másik jövőt 

sejtet: egy újrateremtett férfi identitás és egy újraindított, működő szexualitás lehetőségét. 

 Egy másik lehetséges olvasatban a háztartási rutin, a szexualitás elfojtása, a térbeli 

bezártság és a viselkedési koreográfiák mind affektív lenyomatként konzerválják a hatalom 

működését. A filmben nemcsak a párkapcsolati dinamikák torzulnak, hanem az 

államszocialista hatalomgyakorlás mikrostruktúrái is visszatükröződnek. A feleség például 

nem azért alárendelt, mert valaki elnyomja, hanem mert a szerepe és testhasználata már eleve 

ebbe az alárendeltségbe íródott. A mikrotrauma – a szeretetlenség, az érintés hiánya, a 

sikertelen kapcsolódási kísérletek – nem drámai eseményként, hanem ismétlődő jelenetek 

sűrűjében jelenik meg. A férfi gramofonos rituáléja vagy a feleség folytonos ételkínálása és a 



 85 

titokban bevett pirula egyszerre működik szorongáscsökkentő stratégiaként és 

önkizsákmányoló gesztusként. Ezek a folyamatok a hatalom működését nem közvetlenül, 

hanem formai szinten leplezik le. A felesége egy tyúk úgy válik a későszovjet időszak 

allegorikus reprezentációjává, hogy a hatalmi viszonyrendszerek mnemopoétikai, testbe írt 

kritikája. Az elidegenedés, a vágytöredékek vagy a bezártságérzet a hatalom működésének 

médiumává válik, a hatalom működésének peremfeltételeit, nem pedig annak deklarált 

struktúráit vizsgálja. A strukturális mikroerőszak vizuális nyelve olyan kódokban olvasható, 

mint a férj mozdulatainak gépiessége, a feleség túlartikulált gondoskodása, a féreg-gyerek 

groteszk jelenléte, valamint a mindennapi tér zártsága és irányítottsága. Ezek mind egy olyan 

világ metonimikus lenyomatai, ahol a megfigyelés, az öncenzúra és az alárendeltség testi 

automatizmusokban rögzül. Az ismétlés itt az idő elvesztésének szimptómája: nem történés 

van, hanem állapot, nem cselekmény, hanem körforgás. A zárt lakás és az azon belül 

végbemenő ismétlődő cselekvések időn kívülivé teszik a narratívát: a néző is beleragad az 

érzékelhető atmoszférába. Ez az időpoétika mélyen kapcsolódik a posztszocialista identitás 

megtapasztalt megrekedtségéhez, az átmenetben való örökös mozgásillúzióhoz. 

A szocialista rendszerek egyik alapvető kontrollmechanizmusa a megfigyelés és a 

kölcsönös bizalmatlanság fenntartása volt. Ennek legélesebb formája a besúgórendszer: a 

másikról szóló jelentésírás, a hatalomnak történő „jelentésszolgáltatás”, gyakran barátok, 

házastársak, családtagok rovására. Az ebben való részvétel gyakran morálisan 

elbizonytalanított, miközben jutalmazási és kizárási mechanizmusokhoz kapcsolódott. A 

felesége egy tyúk látogatója nemcsak erotikus rivális, hanem informátor – suttog, megjátssza 

magát, manipulál. Az általa közölt információ hierarchikus értékítéletet hordoz, és 

megkérdőjelezi a feleség ember-voltát, ebből fakadó jogait. A férj reakciója vizsgálódás, majd 

a „bűnös” kirekesztése. Ez a folyamat nem interakció eredménye, hanem egyoldalú döntés 

egy felsőbb tudás alapján. A látogató így a besúgó prototípusává válik: a kívülről érkező, aki a 

hatalmi viselkedést irányítja. A feleség kiszolgálása (gondoskodás, házimunka) nem számít, 

mert a diskurzust nem ő, hanem a besúgó kontrollálja – ez éppen az államszocialista 

diskurzusmintázat logikáját tükrözi, ahol a látható cselekvésnél fontosabb a hatalomhoz 

közvetített értelmezés. A történet második felében a feleség visszatér, miután a férj 

(átmenetileg) átlép saját határai felett, és felismeri szükségletét a másikra. A visszafogadás 

azonban nem az igazság kiderítése és elfogadása, hanem a hatalom önkényes megbocsátása: a 

férj engedélyt ad a visszatérésre. Ez az aktus nem partneri viszony, hanem hatalmi gesztus. A 

másik visszafogadása a kegyelem aktusaként jelenik meg, ami a szovjet rendszer 

„megbocsájtó”, de kontrollfenntartó logikáját idézi. Ugyanezt a gesztust láthatjuk a politikai 

elítéltek „rehabilitálásánál”, vagy a pártból való kizárás-visszafogadás mechanizmusánál is. A 

férj a maszk felvételével internalizálja a besúgó szerepét. A feleség döntése – hogy nem 

játszik tovább a férj által irányított játékban – affektív ellenállásként is értelmezhető. Kilép a 

ciklusból, amely addig újra és újra visszarántotta őt a megalázottság, kiszolgálás és önfeladás 

szituációiba. A jelenet a nő szubjektivációjának pillanata: amikor már nem kívülről definiálja 

magát (mint feleség, mint háziállat, mint „tyúk”), hanem belülről érzékel, dönt és cselekszik. 

Ezzel leválik a férfi narratívájáról (delinking), kilép a zárt lakásból (amely a korábbi 

önazonosságát foglyul ejtette), nem tér vissza a régi rendbe, hanem választ – a kilépést, a 

mozgást, a menekülést. 

A filmben visszatérően hallható zene különös súlyt és rétegzettséget ad az 

atmoszférának, és az affektív emlékezetet mozgósító funkcióval bír a filmben – különösen, ha 

figyelembe vesszük az előadó, Vladimir Katizovics Baragunov kulturális hátterét. Baragunov 

egy kabard-cserkesz származású énekes és zenetudós volt, akinek munkássága a Kaukázus 

etnikai és zenei örökségének ápolásához kötődött. A Szovjetunió egy olyan részéből 

származott, amely Moszkva felől nézve marginalizált volt, de saját kulturális öntudattal 

rendelkezett. A film szovjet, de ukrán alkotója egy nem orosz zeneművészt emel be – ezáltal a 



 86 

zene is a birodalmi központ dekonstrukcióját szolgálja. Ez a hang idegen a szovjet urbanizált 

miliőtől, így dekolonizáló funkciója van: a központi, orosz dominanciájú kulturális kódokat 

töri meg a periférikus hangzással, visszatérve egyfajta rituális, történelem előtti időbe. A zene 

nem önmagában jelenik meg a filmben, hanem a férfi maszturbációs rituáléjához kötődik: a 

gramofon indítása, a felhúzható kisautó körkörös mozgása és a zene együttese egy önismétlő 

vágymechanizmust alkot. Baragunov éneke így válik a vágy helyettesítőjévé. Hangja egy 

múltbeli (kollektív vagy mitikus) férfiasság lenyomata, egy olyan kulturális tudás, amelyet a 

modern, elidegenedett városi férfi már nem képes aktiválni, vagyis az ének a vágy 

lehetőségének emléke, de a megvalósulás kudarcának zenei tanúja is. 

 

 

14.3. A háromszög (Kolmnurk, 1982) 

 

 

  
 

 

Itt érdemes visszacsatolni Priit Pärn egy másik filmjéhez, A háromszöghöz (Kolmnurk, 

1982). Bár különböző időszakban és kulturális kontextusban születtek (Észtország, a 

brezsnyevi pangás végén, illetve Ukrajna, a peresztrojka alatti bomlás idején), formanyelvük 

és tematikájuk rokon. Mindkét film egy diszfunkcionális kapcsolat dinamikáját mutatja be, 

ahol a testek torzulása, a tér bezártsága és a vágy cselekvőképtelensége együttesen rajzolja ki 

a posztszocialista léttapasztalat groteszk látleletét. Az alapszituáció ugyanaz: a feleség főz és 

próbál kapcsolódni, a férfi a könyvébe/újságjába temetkezve olvas. A nők aktívak, míg a 

férfiak passzívan vegetálnak – mindkettő eszképista módon, az olvasásba menekülve. A test 

mindkét filmben elvont és torzított formában jelenik meg, és a karakterek fizikai változásai a 

lelki állapotukhoz vagy vágyviszonyaikhoz kapcsolódnak. Julia arca A hárömszögben 

divatmagazinok kollázsaiból áll össze, és folyamatosan változik – a film ezt szellemes és 

groteszk képtársításokon keresztül erősíti meg, Julia például sárgarépával festi ki a száját, 

máshol szemei és szája húsdarálóba kerülnek, sőt maga a nő is levesestállá változik. 

Vágyvezérelt próbálkozásai folyamatosan visszaverődnek a férfi (tettetett?) közömbösségén. 

A kollázstechnika a többi szereplő esetében is alkalmazott: arc- és testrész-fragmentumok, 

montázsszerű beillesztések a szereplők elszemélytelenedését hangsúlyozzák. A férfi és női 

szereplők egyéniség helyett sztereotip maszkokat viselnek, amelyek a társadalmi nemi 

szerepek rögzítettségét, ismételhetőségét és kiüresedését teszik láthatóvá. A felesége egy tyúk-

ban a férfi három testben jelenik meg (férj, féreg, látogató), Pärnnél a két férfi felcserélhető.  

A lakás tere a vágy megszűnésének a terepe, világosan kódolja a kapcsolat 

működésképtelenségét: a szereplők fizikai közelsége csak kiemeli az elhidegülést. Ebbe lép 

be az idegen, aki új dinamikát hoz a kiüresedett kapcsolatba. Mindkét film központi 



 87 

szimbóluma az étel, amely nem csupán táplálék, hanem a vágy médiuma is. Kovaljovnál a 

feleség egy csupor tejet visz be a férjének, a már kihűltet kicseréli a még forróval. A kihűltet a 

féreg-szerű lény habzsolja fel. Az étel így a test határainak, a szubjektum szétesésének és a 

vágy áttételes artikulációjának kulcsmetaforája. A háromszögben Julia főztje vonzza be 

Eduardot, és tartja össze – legalább minimálisan – a kapcsolatot Viktorral is. Eduard akkor lép 

színre, amikor Viktor lemegy cigarettáért (vagyis ideiglenesen elhagyja felségterületét). Úgy 

mutogatja Juliának sovány testén a bordáit, mintha férfiasságával kérkedne. Ő vevő Julia 

főztjére: eleinte egy falatért kuncsorog, végül felfalja az egész fazékkal. Hasonlóan az észt 

folklór kis emberkéjéhez (Tilluke Mehike párhuzamba állítható a keleti-európai folklórból 

ismert házimanókkal, pl. a szláv domovoj figurával is), a ház egy belső, rejtett zugából 

bukkan elő (tűzhely), valamilyen vágy vagy hiány kielégítésére érkezik (éhség), gyorsan 

befészkeli magát a ház életébe, de hamar túllépi a határokat, és felforgatja a rendet. Segítő és 

élősködő egyszemélyben. Eduard kis termete szimbolikus kód, amely többféle olvasatot kínál: 

a férfiasság karikatúrája, társadalmi hatalomnélküliség megtestesítője és látens regresszió. 

Groteszk kontrasztban áll a szerető prototípusával. Elcsábítja a nőt, de nem képes valódi 

érzelmi vagy testi kapcsolatot kialakítani. Megjelenése a rendszer által marginalizált kisember 

alakját is felidézi, aki átmenetileg hatalmat szerez, de végül elbukik. A kis hős a rendszer 

tünete: felléphet ellene, de nem győzhet. A méretébe kódolt infantilizmus az orrtúrás 

gesztusában is igazolódik. Ez a visszatérő gesztus a személyiség leépülésének vizuális 

sűrítménye. Bár elsőre komikusan hat, ez a mozdulat mnemopoétikai és karakterépítő 

funkcióval is bír. A szokás gyermeki vagy ösztönös viselkedésformára utal: kontrollálatlan, 

társadalmilag elfogadhatatlan, mégis természetes mozdulat. Ezzel Pärn a felnőtt férfiak 

infantilizáltságát, érzelmi fejletlenségét is kritizálja. Az orrtúrás értelmezhető testi 

önstimulációként is. Nem szexualizált, de kizárólag önmagára irányuló mozdulat, amely a 

kapcsolatvágy helyett egy zárt, önismétlő gesztusláncot képez. Eduard – mint új partner – 

nem magasabb szintre emeli Juliát, hanem ugyanabba a gyerekes, passzív férfiszerepbe 

süllyed, mint Viktor. Julia anyáskodása, a főzés köré szerveződő kapcsolati dinamika alapján 

Eduard inkább éhes kisfiúként jelenik meg, semmint egyenrangú partnerként. A szerelem 

vágyként indul, de gyorsan gyermeki függéssé válik. Eduard udvarolni kezd Júliának, aki 

rövidesen viszonozza az érzelmeit. Viktor egy idő után felméri saját helyzetét, és távozik. 

Eduard a helyére lép, de nemsokára ő is éppolyan érzelemmentes, gépies partnerként 

viselkedik, mint elődje. Mindkét férfinek egy csomag Marlboro az identitásprotézise.  

Egy idő után Viktor visszatér: messziről megérzi Júlia főztjének illatát. A mértéktelen 

evés jelenetei a nemi aktus szimbolikus megfelelőiként értelmezhetők. Viktor visszaszerzi 

helyét Júlia mellett, míg Eduard megalázottan távozik. Ez a „visszafoglalás” értelmezhető De 

Certeau-i taktikaként: a hatalommal nem rendelkező szereplő kisajátítja az ismerős terepet, és 

visszaszerzi pozícióját a rutinon keresztül. A döntés pillanata groteszk képi metaforát kap: 

Julia libanyakat teker ki az ebédhez – miközben fallikus szimbólumot tart a kezében, a két 

férfi között hezitál. A film csattanója, hogy Eduard sem más, mint egy másik unalmas férj: 

hazatér Veronikához, aki Juliához hasonlóan a konyhában dolgozik. A jelenet kompozíciója 

azonos a film nyitóképével – ez a ciklikusság nem fejlődést, hanem ismétlődő kudarcot jelez. 

A szereplők kizárólag egymás nevét ismételgetik, a nyelv kiüresedése így párhuzamos a 

kapcsolatok kiüresedésével. Pärn világosan érzékelteti: az elszemélytelenedés végső stádiuma 

a szereplők felcserélhetősége. A film szatirikus stílusa a szappanoperát parodizálja: a 

szereplők gesztusai, mozgása eltúlzott, erősen koreografált, az érzelmileg túlfűtött zene 

(különösen az argentin tangó) ironikus kontrasztban áll a valódi érzelmi sivársággal. 

A két film párhuzamos elemzése rávilágít arra, hogyan válhat a hétköznapi tér, a test 

és az ismétlés az emlékezés, illetve a hatalomkritika mnemopoétikai eszközévé. Aleida 

Assmann kulturális emlékezet-elmélete szerint az emlékezet nemcsak az elmondott, hanem a 

formába öntött múlt, s ezek az animációs filmek éppen ebben a formanyelvi sűrítésben válnak 



 88 

emlékezeti helyekké. Mindkettő olyan társadalmi és pszichés szerkezeteket tesz láthatóvá, 

amelyek a késő-szocialista Kelet-Európa elhallgatott struktúráira és tapasztalati valóságára 

reflektálnak. A testek torzulása, az infantilizált férfialakok, az újra és újra meghiúsuló 

kapcsolati dinamika nemcsak a nemi szerepek kritikájaként értelmezhető, hanem egy 

szélesebb társadalmi struktúra mikrotraumatikus lenyomataként is, amely a személyes és 

politikai síkokat elválaszthatatlanul egymásba írja. A lakás mindkét filmben a szubjektum 

széthullásának és a hatalmi viszonyok belsővé válásának helyszíne. Olyan emlékezeti hellyé  

válik, ahol a privát és a politikai tér nem különül el, hanem összefonódik, a hatalom 

emlékezeti topográfiájaként jelenik meg. A visszatérő motívumok, az identitás 

felcserélhetősége egy olyan történelmi pillanat érzetét rögzítik, ahol a változás lehetősége 

állandóan felvillan, de sosem teljesül be. Ebben az értelemben Pärn és Kovaljov művei 

nemcsak a magánélet kríziseit, hanem a posztszocialista ember formálódásának zsákutcáit, 

kudarcait és újraismétlődő ciklusait dokumentálják. 

 

 

 

15. Az erőszak poétikái – interpelláció, interiorizáció, invázió 

 

 

15.1. Szoboszlay Péter (1937 –) 

 

Michel Foucault történeti áttekintésében67 maga az izoláció és kontroll egy 

fegyelmezett társadalom politikai elképzelése. Hatalomelméleti megközelítésében a modern 

társadalmakban az izoláció, az ellenőrzés és a tér strukturálása nem csupán a rend 

fenntartásának eszközei, hanem a hatalom belső logikáját kifejező technikák is. A fegyelmező 

társadalom nem erőszakos kényszeren, hanem az alávetett testek és tudatok láthatóságon és 

belső kontrollon alapuló strukturálásán keresztül működik. A tér ebben az értelemben nem 

passzív színtér, hanem aktív hatalmi konfiguráció, amely a szabályozás, szelekció és 

megfigyelés elvén keresztül konstruálja meg a társadalmi szerepeket és pozíciókat. 

Szoboszlay Péter korai rövidfilmjei (Sós lötty, 1969, Rend a házban, 1970, Össztánc, 1972, 

Hé, te!, 1976) a hatalom hétköznapiságban megnyilvánuló működését tematizálják, különös 

hangsúlyt fektetve a hatalmi struktúrák torzító, agressziót és frusztrációt generáló 

működésmódjára. E filmekben gyakorta jelenik meg a bezártság érzete, amely nem csupán 

fizikai, hanem pszichológiai térként is értelmezhető – egyfajta parabolisztikus tükörként, 

amely a társadalmi elidegenedés és lélektani megnyomorítás kérdéskörét vizsgálja. Foucault 

szerint a modern társadalmak térhasználata a fegyelmező hatalom működésének egyik 

elsődleges formája. Szoboszlay groteszk társadalmi allegóriái közül a Rend a házban (1970) 

és a Hé, te! (1976) dramaturgiájában kiemelt szerepet játszik a térábrázolás.  

 

 

 
67 Michel FOUCAULT, Felügyelet... 



 89 

15.2. A fegyelmező architektúra modellje 

 

 

  
 

 

A Rend a házban főszereplője egy házmester, a szocialista korszak kis hatalmú, de 

rendszerreprezentáló szereplőjének allegorikus megtestesítője. Önkéntes tisztogató, aki 

felségterületét, a többszintes bérházat a világ kicsinyített másának tekinti. A rend érdekében 

szívesen kiterjesztené fennhatóságát a világ egészére. A ház nem csupán lakóépület, hanem 

társadalmi gépezet, melynek minden eleme beágyazódik a hatalom szemléletmódjába. A 

gangos bérház struktúrája megfelel Bentham Panopticon68-jának, ahol az őrszem egy centrális 

megfigyelőállásból tarthatja szemmel a fogvatartottakat. Foucault-nál a történelem úgy 

alakítja az egyéniséget, ahogyan a lélek telepszik rá a testre. Beférkőzik közé és a tiszta, nyers 

tapasztalat közé. Mindkettőnek hatalma van: a történelemnek az egyén fölött, a léleknek a test 

fölött. Foucault rávilágít a szerkezeti hasonlóságra: „Fel kell hagynunk azzal, hogy mindig 

negatív szavakkal jellemezzük a hatalom megnyilvánulásait: ’kizár’, ’elnyom’, ’elfojt’, 

’cenzúráz’, ’elszigetel’, ’leplez’, ’elfed’. A hatalom valójában alkot; valóságot alkot; tárgy-

területeket és igazság-rituálékat hoz létre.”69 Foucault szemléletében a hatalom elnyomása 

úgy hat az egyénre, ahogyan az elfojtás hat a lélekre. A konfliktusban olyan dinamika 

működik, amelyből létrejön valami – nem jó, nem rossz, hanem egy létező realitás. A 

házmester ugyanabból az anyagból van, mint a ház, textúrája nem különbözik a kőétől, és 

nagy álma, amelyben mindenki egyforma, szintén a szürkeségig fokozná le a színes foltokat. 

Centrális pozícióból felügyeli a lakókat, akiket egyéni tulajdonságaik helyett a „termelt 

szemét” alapján osztályoz.  

Szoboszlay grafikailag is megkülönbözteti a szabad, regulázatlan világot a 

túlszabályozott, orwelli felügyelettől. Ezáltal a film nemcsak ábrázolja, hanem testi 

tapasztalattá teszi a hatalom működését. A Heinz Edelmann70-féle szín- és formavilág a 

szabadság és sokszínűség mellé rendelődik, míg a monokróm tus- és ceruzarajz a 

korlátoltságot és klausztrofóbiát érzékelteti. A főcím és a stáblista alatt még különböző színes 

épületeket látunk, amelyek sokféleségét Szoboszlay az akvarell technikával érzékelteti. Az 

akvarell szabadossága abban áll, hogy az anyag átveszi az uralmat az alkotói szándék fölött, 

 
68 Jeremy BENTHAM (1748 – 1832) angol filozófus megtervezte a tökéletes börtönt. Michel FOUCAULT 

Felügyelet és büntetés – A börtön története című munkájában rámutatott arra, hogy Bentham terve olyan 

térstruktúrát hoz létre, amely a rabok folyamatos megfigyelését teszi lehetővé, a „láthatóság csapdájába” ejtve 

őket. 
69 Michel FOUCAULT, Felügyelet... 264. 
70 Heinz EDELMANN (1934 – 2009) grafikust tekintik a ’70-es években elterjedt újszecessziós stílus atyjának, 

az általa tervezett Sárga tengeralattjáró (1968) után. 



 90 

váratlan hatásokat hozva létre a papíron. A nedves papírra felvitt festék kevésbé 

kontrollálható, szétfut. A színes és változatos textúrájú házak felsorolását egy ceruzával 

rajzolt ház zárja le, az, amibe bevezeti a tekintetünket, és amiről a továbbiakban szó lesz. 

Kapuját atlaszok (telamonok) őrzik, és előrevetítik a be- és kimenőket ellenőrző házmester 

alakját. A rend felfogása itt nem a közjó biztosítékaként, hanem az uniformizálás 

eszményének totalizálódásaként jelenik meg: a „színes” elemek eliminálása a rend 

megszállott értelmezésének elkerülhetetlen végpontja. A film finom utalásrendszere – köztük 

a Szoboszlay-életmű több darabjában is megjelenő színes lepkemotívum – a szabadság 

alternatív vizuális lehetőségét kínálja fel, amely azonban a rend logikáján belül 

marginalizálódik. 

A rendfenntartó felvázol egy számára ideális és átlátható hierarchikus rendszert: a 

rendetlen embereket a legalsó szintre kellene beköltöztetni, míg a kevesebbet szemetelőket 

feljebb, és így tovább. A társadalmi piramist saját szempontrendszerébe ülteti át. Amíg beszél, 

a kukákból falak emelkednek körülötte, amik a bérház emeleteivé válnak. Foucault-nál a 

börtön ott van mindenütt, az összes olyan intézmény mintájaként, amely bekeretezi az 

életünket (gyárak, iskolák, kaszárnyák, kórházak). A házmester saját rendeszméjét 

szimbolikus architektúraként konstruálja meg. A szemét mennyiségére épülő társadalmi 

piramis, amelyben a „tiszta” lakók feljebb, a „koszosak” lejjebb laknak, a szociáldarwinizmus 

groteszk parafrázisa. A kukákból emelkedő falak bérházzá, a bérház szintek szerint rétegzett 

társadalommá alakul. Ez a téri struktúra megfeleltethető Foucault azon megállapításának, 

miszerint a modern hatalom személyre szabott cellákba osztja a társadalmat, így valósítva 

meg az egyén szabályozott elhelyezését. Ezek a térszerkezetek szűkösségük révén 

önmagukban képesek fegyelmezni. Nincs szükség fizikai fenyítésre, ahol az egyén jól 

nyilvántartható, megfigyelhető. Szoboszlay házmestere a geopolitikai helyzet terméke, egy 

hatalommal felruházott kisember. Vágyvezérelt gondolkodásában a körfolyosós bérház kis 

dobozzá válik, a benne lakók elférnek a markában. Itt – saját munkakörének hatósugarán belül 

– könnyűszerrel újraéleszthetné a népirtás gyakorlatát. A Rend a házban ezzel kapcsolatban 

egyértelmű utalást tesz az olyan történelmi gyakorlatokra, amelyek a normalizálás eszméjét a 

fizikai és szimbolikus tér totális ellenőrzésébe vezették át. A házmester monológjában a 

burkolt célzástól jut el az explicit kimondásig, hogy rabosítani kellene a lakókat: „Az egész 

házat be kellene kasznizni, kordában kéne tartani”. Fokozatosan vezeti be a nézőt egy olyan 

diskurzusba, amely a „végső megoldás” eufemisztikus előképét hordozza, és a holokauszt 

utáni világban ismerősen csengő kollektív hallgatás és félmondatok révén működik: „Azokat 

meg… azokat… na, hát tudják.” 

Szoboszlay vizuális metaforákkal illusztrálja az egyetemes rendre törekvő igény 

dekonstruktivitását és negativitását. Egymásba nyílnak és egymásba csukódnak emberi testek 

és épülettömbök, míg el nem vesznek az alá- és fölérendelődés útvesztőjében. Mint egy 

szarkofág, záródik rá az emberre az ember alakú ház. A házmester által irányított struktúra – 

az életre kelő atlaszok és a fallá összeálló embertömeg – a vitruviusi elvek megcsúfolása, 

kifordítása. A római építész építészeti traktátusában a természet által tökéletesen megalkotott 

emberi testről veszi a mértéket az épület alaprajzához, részeihez. Az emberi testre a 

szimmetria és arányosság példájaként tekint, a részek és az egész viszonyában a rendet és a 

harmóniát látja megtestesülni. Az építészeti elemek és az emberi test analógiájának eszménye 

Szoboszlay házmesterénél is megvan, csak destruktívan. Foucault állítása, miszerint a hatalom 

nemcsak represszív, hanem produktív és létrehozó természetű, a Rend a házban 

kontextusában különösen hangsúlyossá válik. A házmester által felépített világ a rend nyelvén 

formált, esztétikailag artikulált univerzum, amelyben minden elem a kontroll céljának 

rendelődik alá. Az eltérés, a deviancia szankciókkal jár (börtön, szobafogság, karantén, 

elmegyógyintézet), ezért érdeke az egyénnek, hogy önmagát fegyelmezze (öncenzúra). 



 91 

15.3. Az önfegyelmezés dinamikája 

 

 

   
 

 

Szoboszlay Péter Hé, te! című filmje az önfegyelmezést – sőt: önfenyítést – mutatja 

be. Ez a rendkívüli koherenciával és szigorúan zárt szerkezeti logikával felépített mű az 

emberi psziché szétbomlásának és a belsővé vált zsarnokság pusztító mechanizmusának 

allegorikus leképezésévé válik. Szoboszlay elmondása szerint a film forgatókönyvét többször 

is visszadobták71. Keletkezésekor a magyar kultúrpolitika – Aczél György „három T”-

rendszere (támogatott, tűrt, tiltott) – a művészi produktumok szigorúan szabályozott, de 

szelektív engedékenységére épült. Az animációs műfaj a cenzúra számára marginális, kevéssé 

veszélyes területnek számított, médiuma tehát szimbolikusan is „periférián belüli periféria” 

volt. Allegorikussága miatt az államszocialista hatalom saját ellenségképének (fasizmus, 

nyugati imperializmus) projekciójaként értelmezhette a benne bemutatott zsarnoki 

struktúrákat. A totalitárius elnyomás motívumai – üldözés, megfigyelés, bezártság, 

személyiségtorzulás, rombolás – könnyen voltak átkeretezhetők a hivatalos ideológiai 

diskurzuson belül a nácizmus vagy a polgári reakció metaforájaként. A film kettős 

olvasatában ott van ugyan a hatalomkritika, de nem egyértelműen a fennálló rezsim ellen 

irányul. Szoboszlay a rendszer saját propagandájának ironikus vakfoltjait használta ki.  

A film öt nagyobb szerkezeti egységre tagolható, amelyek dramaturgiai ívükben 

egymásra épülve egy entropikus világkép vizuális modelljét konstruálják meg. A film 

önfeledt fütyörészéssel indít, amit egy ordítás szakít félbe – szinkronban a főcímmel. A 

nyitóképben a képsík egészét kitöltő emberfigura megjelenése egy kívülről jövő 

megszólítással társul: „Hé, te!”. A megfélemlített egy győzedelmesen kárörvendő kacajtól 

üldözve menekül be egy fekete négyzetbe. A rettegés egyre intenzívebbé válik, s ennek 

következményeként a képsíkon belül megjelenik egy új geometriai forma, egy kocka. Az 

önnemzés gesztusával létrejött tér előbb menedék, majd a pszichés összeomlás zárt 

laboratóriuma lesz. A zárt térbe visszahúzódó alak kezdeti csillapodása hamar paranoiává 

alakul. A kezdetben védelmezőnek tűnő otthon beszűkül az elhatalmasodó szorongás 

hatására, vákuumos csomagolásként záródik a megfélemlített emberre. A ház piktogrammra 

redukált formája, és az 1:1-es képarány mind a tér pszichikai funkciójának vizuális 

reprezentációi, amelyek egyre inkább a paranoid zártság érzését közvetítik. A bezárkózás, a 

hallgatózás és az elhatalmasodó szorongás következtében egy új állapot, a „kazo-állapot”72 

 
71 LŐCSEI Gabriella, „Valaki játszik velünk”. Interjú Szoboszlay Péterrel. Magyar Nemzet, 2010. jan. 30. 
72 „Eluralkodó rettegés a szubjektumban; térbeli önkorlátozás; logikátlan cselekvés; értékvesztés; roncsolás és 

rombolás expanziója; agresszió mint kiélésforma; mint a magányból való kitörés rituáléja, a külső-benső 

rémuralom megzabolázhatatlansága.” DÁNIEL Ferenc, „A jelenlét animációja”, Filmkultúra, 1984. szept. 



 92 

jön létre, amely a pszichológiai instabilitás artikulálatlan, suttogó és zajokban megtestesülő 

manifesztációja. A verbális kulcsformula egyfajta nyelvi detonációként hat: impulzív, ciklikus 

rombolási gesztusokat indít el, amelyek elsőként a kockabelső strukturális egységeit kezdik 

lebontani. A figuramozgás alapját egy pantomimművész által előadott előtanulmányok 

képezik, amely a mozgás dinamikájának és expresszivitásának hitelességét adja. A főszereplő 

mozgásfázisai minimálisra redukáltak, ami a mozgás stilizált, esszenciális kifejezését teszi 

lehetővé. 

A főszereplő karakter Foucault megfogalmazása szerint „a láthatóság csapdájában 

vergődik”. Ebben az esetben a néző válik őrré, mivel a házfal átereszti a tekintetét, tökéletesen 

mintázva a Panopticon celláinak működési elvét. A belső tér és a karakter mentális állapota 

egymást tükrözve alakulnak, ahogyan Foucault is megfogalmazza: a lélek telepszik rá a testre. 

Mivel szereplőnk megfigyelve érzi magát egy láthatatlan megfigyelő által, viselkedési 

mintázata megváltozik: saját félelme űzöttje lesz. Mozgása, tekintete, gesztusai – félelemmel 

teli, szorongó testpozíciói – mind arról árulkodnak, hogy a szoba nem biztonságos menedék, 

hanem belső börtönné válik. A tér beszippantja a karaktert, és fokozatosan szűkíti a 

mozgásterét. A karakter viselkedése egyre inkább a hatalmi tekintet feltételezett jelenlétéhez 

igazodik, a saját testét is idegenként kezdi kezelni. A tér nem csak bezárja, hanem aláveti, 

átírja identitását. Ezzel a megélt tér (espace vécu) a szorongás tere lesz – az affektus térbelivé 

válik, az ideológiai félelem testi tapasztalattá sűrűsödik. Az elrendezés puritánsága, a 

geometrikus forma, a statikus határoltság mind azt sugallják, hogy a szoba nem a szabadság, 

hanem a fegyelem tere. Ez Lefebvre elméletében az ideológia által megképzett tér (espace 

conçu), amely a viselkedést kontrollálja. A négyszögletű, puritán szoba, amelynek fala 

áttetszővé válik, a Panoptikon elve alapján működik: a néző, illetve a feltételezett megfigyelő 

minden mozzanatot nyomon követhet. A főszereplő folyamatosan attól való félelmében 

cselekszik, hogy kívülről figyelik. A szoba így nemcsak fizikai, hanem pszichopolitikai tér is 

– egy társadalmi konstrukció, amely belsővé teszi a külső megfigyelést. Az észlelt tér (espace 

perçu) a karakter és a néző számára is egy irányított tapasztalás, amelyben nincs helye az 

alternatívák keresésének: csak a kiszámítható, zárt struktúra marad. A karakter zaklatott 

bújkálása a szobában, a szorongásos mozgások, a leskelődés, a hallgatózás a térhez való 

viszony megszállottságig fokozott érzéki regisztereit teremti meg. 

A kockán belüli tér-test reláció folyamatos átrendeződése, a méretváltások, a test síkba 

lapulása, majd felnagyítása affektusok hordozói. A megfigyelés, a fenyegetettség, a belső 

menekülés, a bezártság élményei nem privát tapasztalatok, hanem társadalmilag strukturált 

affektív lenyomatok. A film nem egy szubjektív pszichózist, hanem egy közösségi tapasztalati 

mezőt reprezentál. Az otthon-kocka, mint a személyes tér szimbolikus tere, az egész közép-

kelet-európai létmód parabolájává válik, a kelet-európai egzisztencia térbeli kondenzátuma: a 

személyes és politikai tér végletes átfedése. A gyűlölet lecsupaszítja a falakat, és börtönné 

változtatja a teret. Világégések mozgalmas képei elevenednek meg ebben az izolációban, a 

főszereplő karakter egyszerre okozója és elszenvedője a rombolásnak. Szimbólumértékű 

ebben a szakaszban a vizuális és akusztikus entrópia: a hangok, zajok, suttogások és zörejek 

teljes szinkronban bomlanak fel a képsík struktúrájával. A poszterként megjelenő Mona Lisa 

képe a kultúrtörténeti aura dekonstrukciójának emblematikus jelenete. A felismerés pillanatát 

követő agresszív gesztus (rúgás, taposás) a képmás totális eltörlésére irányul. A pusztítás 

tengelye jobbról balra halad, az időirány ellentétes vektorán, amely az elbeszélés 

visszabomlásának és regressziójának metaforájaként is értelmezhető. A kulturális 

szimbólumok megsemmisítése nem csupán vandalizmus, hanem traumatizált emlékezésmód. 

A művészet mint magasrendű érték nem képes megvédeni a szubjektumot, sőt, jelenléte 

agressziót vált ki. Az archívum itt negatív: nem őrzés, hanem törlés, felejtés és égetés 

történik. A kulturális szimbólumok elpusztítása nem egy elme zavarodottságát, hanem egy 

társadalmi emlékezet torzulását, deformálódását és elfojtásait teszik érzékivé. A rombolás 



 93 

extenziója a kockabelsőből kiindulva minden kulturális érték, reprezentáció és szimbólum 

totális megsemmisítéséhez vezet. A kocka mint a tudat belső rekesze végleg összeomlik, teret 

adva a psziché teljes dezintegrációjának. A hétköznapi tárgyak (például a mozgásba lendülő 

ruhásszekrény, a belőle kirepülő kabátok, a festményből kiáradó víztömeg) animált 

viselkedése a személyiség szétesését tükrözi, miközben a külvilággal való kapcsolat teljes 

mértékben megszűnik. A tárgyak és élőlények ellenségként jelennek meg: az apró rovarok 

pusztítandó vadállatokként tűnnek fel a paranoiában. A lepkemotívum Szoboszlay filmjeinek 

visszatérő szimbóluma: a romlatlan természet, a gyermeki tisztaság és az illékony szabadság 

ikonjaként funkcionál. A pillangó a kimondott szó – a verbális agresszió – hatására semmisül 

meg. Villanásnyi jelenléte, melyet expresszív free jazz szólamok kísérnek, az eltaposott 

szabadság szimbóluma. A szó, mint destruktív aktus, az anyagiság felszámolásának eszközévé 

válik: a bútorok, műalkotások, sőt maga az építészeti tér is általa lesz semmivé. 

A pusztító erejű víziókban megsemmisül az oltalmat nyújtó ház, és az utcán találja 

magát. A főszereplő áttöri a saját korlátait, de nem a szabadság felé, hanem az elnyomás 

reprodukciója felé mozdul el. Foucault szerint a hatalom az egyéneken keresztül árad szét, 

nem pedig rajtuk-bennük jut nyugvópontra73. Ez a Hé, te! zárlatával rezonál. Az elnyomástól 

rettegő áldozat magáévá teszi a hatalmi viszonyok működési elvét, és az elnyomó gépezet 

fogaskerekévé válik. Az üldöző arctalan, nem számít, hogy ki gyakorolja a hatalmat, a 

hatalom továbbadható, és bárki számára gyakorolható. Újra kinyílik a tér, de a főhős már a 

hatalmi rend részeként tér vissza: az elnyomás társadalmiasodik. Először látunk házsorokat, 

utcaképet. A kint és bent ellentéte a film egyik fontos jelentésképző téralakzata lesz. A 

nyilvános térben megfélemlített egyén újra kikerül a nyilvános térbe, immár a rákényszerített 

normákhoz igazodva. Mihez kezd egy ilyen magából (otthonából) kifordult, identitását 

vesztett ember? Új identitást keres. Az individuum tömeggé válik, és megsokszorozódva adja 

tovább a kontroll logikáját. Az emberi alak darabjaira hull: a totalitárius agresszió vizuális 

allegóriája az óriási ököl, a tátongó szájjá torzuló massza, vagy a fenyegető árnyalakok. 

Mozgóképes példáját látjuk annak, amit Foucault „a hatalom produktív szerkezetének” nevez. 

A hatalom nem egyszerűen elnyom, hanem formál, létrehoz, szervez. A néző pozíciója e 

ponton védtelenné válik: a vizuális és akusztikus támadás közvetlenül rá irányul – pont úgy, 

ahogy a Rend a házban zárlata esetében.  

Louis Althusser interpelláció-elmélete révén belátható, hogy a hatalom legmélyebb 

működése nem akkor kezdődik, amikor üt, hanem amikor megszólít – amikor pozíciót, nevet, 

helyet kínál, és ezzel behív az ideológia rendszerébe. Az elhangzó „Hé, te!” nem pusztán 

megszólítás, hanem hatalmi gesztus, amely a megszólítottat menthetetlenül behívja egy olyan 

világba, ahol végül saját maga ellenségévé válik. Althusser szerint az ideológia működése 

nem elsősorban fizikai erőszakkal történik, hanem azzal, hogy az embereket szubjektumként 

hívja elő – vagyis arra készteti őket, hogy önkéntesen elfoglalják a számukra kijelölt helyet a 

társadalomban. Ez a szelíd kényszer láthatatlanabb, de mélyebben beépül az egyén tudatába, 

mint a nyers represszió. Althusser ezt így írja le: „(...) az ideológia az egyénekből 

(mindenkiből) szubjektumokat »toborozva«, az egyének (mindenki) szubjektumokká 

»alakítása« révén »cselekszik« vagy »működik«, méghozzá az általunk megszólításnak 

nevezett eljárás segítségével, amely a legbanálisabb rendőri (vagy nem rendőri) formájában 

úgy hangzik, hogy »hé, maga ott«. Ha erre az elméletileg feltételezett jelenetre az utcán kerül 

sor, akkor a megszólított egyén hátrafordul. Testének ezzel az egyszerű, száznyolcvan fokos 

fordulatával pedig szubjektummá válik. Hogy miért? Mert felismerte, hogy a megszólítás 

»valóban« rá vonatkozott, hogy »tényleg őt szólították meg« (nem pedig valaki mást). A 

tapasztalat azt mutatja, hogy a megszólítás távolra irányuló gyakorlatai szinte soha nem 

tévesztenek célt: akár szóbeli jelzésről, akár odafütyülésről van szó, a megszólított ember 

 
73 Michel FOUCAULT: Felügyelet...  323. 



 94 

mindig felismeri, hogy tényleg őt szólították meg. Ez mégiscsak különös jelenség, amely 

aligha lenne magyarázható kizárólag a »bűntudattal« (még ha sokuknak lenne is oka 

»szemrehányást tenni önmagának«).74” Szoboszlay filmje pontosan leképezi az Althusser-i 

elmélet pszichopolitikai mélységeit. A hatalom nem elnyomással kezdődik, hanem 

megszólítással. Az alany akkor keletkezik, amikor válaszol a megszólításra – akár 

reflexszerűen. A megszólítás pedig már magában hordozza a behódolás lehetőségét. A film 

főszereplője nem eleve üldözött, hanem azzá válik az interpelláció nyomán. Ez a hatalom 

mikrofizikai működésének metaforája: egy alárendelt pozícióban létező szubjektumot hoz 

létre, akinek egyetlen mozgástere a menekülés (vagy a későbbi ellen-interpelláció, azaz 

agresszió). Mivel a rendszer csak egyféle szerepet kínál fel (nincs mód visszautasítani az 

interpellációt), a szubjektum végül internalizálja a hatalom logikáját, és az üldözöttből üldöző 

lesz. 

 

 

15.4. Az elnyomottak inváziója – hatalmi fordulat 

 

 

   
 

 

A Hét, te! című film esetében hatalom nem nyílt fizikai brutalitással lép színre, hanem 

a nyelven keresztül szólít meg, ezzel pozícióba kényszeríti a megszólítottat, és elindítja a 

szubjektum önszabályozóvá válásának folyamatát. Az agresszió itt nem kívülről tör be, hanem 

belsővé válik, lassan kolonizálja a pszichét és a testet, míg végül az áldozat maga is az 

erőszak médiumává válik. Joško Marušić Halszem (Riblje oko, 1980) című animációs filmje 

ezzel szemben a fizikai agresszió, a szadizmus és a biopolitikai pusztítás megjelenítése felől 

közelít az elnyomás traumájához. A horvát animációs iskola groteszk expresszivitásán belül a 

Halszem vizuális nyelve túlfeszített, karikaturisztikus és testileg sokkoló – itt az erőszak nem 

áttételes, hanem direkt, nem nyelvi, hanem testi. A két film közös pontja mégsem csupán az 

elnyomás bemutatása, hanem annak emlékezetbe íródása, vagyis az, hogy az erőszak nem 

csupán megtörténik, hanem archiválódik a testben. Mindkét film felveti a hatalmi szerepek 

instabilitását, és univerzális emberi tapasztalatként mutatja be az erőszakot. A Hé, te! belső 

perspektívából dolgozik: a főhős, belsővé téve a külső hatalmat, saját paranoiájának 

alávetettjévé válik. A Halszem egy külső, naturalista struktúrából indul: a természet lázad fel, 

a leigázott halak kiemelkednek a vízből és fizikai, brutális eszközökkel számolnak le az 

emberi társadalommal. Az elnyomás kolonizációként jelenik meg, a biológiai hierarchia borul 

fel, amikor a tápláléklánc visszafordul. Az elnyomás hatására az individuum mindkét 

 
74 Louis ALTHUSSER, Ideológia és ideológiai államapparátusok, ford. TÓTH Károly (1969). Cirka művészeti 

folyóirat, 6. évf., 1. sz. (2023). http://www.cirkart.hu/2023/02/15/ideologia-es-ideologiai-allamapparatusok/  

http://www.cirkart.hu/2023/02/15/ideologia-es-ideologiai-allamapparatusok/


 95 

verzióban elveszti autonómiáját. Az emberek a Halszem-ben passzív, közösséggé nem 

szerveződő áldozatok, míg a Hé, te! főszereplője izolációjában egzisztenciális 

kiszolgáltatottságba kerül. Sem ő, sem a halak nem áldozatok, hanem olyanok, akik a 

társadalmi erőszakra adott válaszként maguk is kegyetlenné válnak.  

A film Tito halálának évében készült, abban a Jugoszláviában, amely nem sorolta be 

magát sem a nyugati demokráciák, sem a keleti diktatúrák világába, hanem „harmadik utas” 

külpolitikai és ideológiai irányvonalat hirdetett. Tito ügyesen egyensúlyozott a föderális belső 

intézmények és a nemzetközi (keleti-nyugati) viszonyok között, és ezzel sajátos, félig 

demokratikus, félig diktatórikus rendszert épített ki. Jugoszlávia 1961-ben, Belgrádban 

alapítója volt az el nem kötelezett országok mozgalmának, és magát alternatív modellként 

pozicionálta az imperialista Nyugat és a bürokratikus Kelet között. Ez az ideológiai pozíció – 

a kis, szuverén, független ország mítosza – széles társadalmi támogatottságot élvezett, 

beleértve a művészek és filmesek jelentős részét is, akik nem szembefordultak a rendszerrel, 

hanem gyakran támogatták vagy legalábbis megerősítették azt munkáikkal. Az 1950-es 

évektől aktív Zágrábi Iskola nemcsak esztétikai, hanem ideológiai értelemben is specifikus 

helyet foglalt el a kelet-európai animációs kultúrában. Az iskola híres volt szatirikus, stilizált 

és intellektuális animációiról, de ezek globális problémákat céloztak meg: háború, éhezés, 

rasszizmus, környezetszennyezés, atombomba-félelem stb. A jugoszláv rendszerrel szembeni 

kritika hiányzott ezekből a művekből: a társadalomkritika nem volt jelen, vagy ha igen, akkor 

nagyon áttételesen. Marušić filmje az egyik legkorábbi és legerőteljesebb ökológiai allegória 

Kelet-Európa animációs filmtörténetében, amely nemcsak a természeti kizsákmányolásra, 

hanem az emberi társadalmak hierarchikus és patriarchális működésére is radikális módon 

reflektál. Megtöri az automatikus antropocentrikus olvasásmódot, és az embert kívülállóként, 

sőt, elnyomóként mutatja fel. A sötét, baljós hangulatú film szimbolikus szinten jeleníti meg a 

természet visszavágását: éjjel a tengerből kiemelkedő halak elözönlik a tengerparti 

halászfalut, és miközben a férfiak a nyílt vízen halásznak, a nőket és gyermekeket 

lemészárolják. A halak akciója nem kaotikus vagy ösztönös, hanem jól szervezett hadművelet: 

egyfajta retribúciós rendszer működik benne, amely a fogyasztó és fogyasztott viszonyának 

megfordításával a globális kizsákmányolás kritikáját testesíti meg. A Halszem dekolonizáló 

gesztusként is értelmezhető, mert megkérdőjelezi és felforgatja a hatalmi hierarchiákat, és az 

alulnézetet teszi uralkodóvá. A halászati eszközök (szigony, háló, villa) fegyverré válnak, de 

ezúttal nem az emberek kezében, hanem ellenük irányulva. Ez a hatalmi eszközök 

újraelosztásának allegóriája, amely klasszikus dekolonizációs tematika: az eszközök, 

melyekkel egykor gyarmatosítottak, most visszafordulnak a gyarmatosítók ellen. A csendes 

többség hirtelen aktivizálódik: a halak a társadalmi hallgatás pozíciójából indulnak, majd 

akcióba lépnek – pontosan úgy, ahogyan a marginalizált tömegek fellépnek a látszólag 

megmásíthatatlan rend ellen. A film a szervezett ellenállás vizuális metaforája.  

Marianne Hirsch elmélete szerint a túlélő kép olyan vizuális reprezentáció, amely 

nemcsak dokumentál, hanem érzéki módon átörökíti a trauma tapasztalatát a következő 

generációkra. A Halszem egy még el nem követett katasztrófa előérzetét képes képpé formálni 

– ezzel a túlélő kép sajátos proleptikus (előrevetítő) típusává válik. Kuhn szerint az ilyen 

típusú filmek aktiválják a nézők emlékezetét, de nem tudatos történeti tudás formájában, 

hanem testi-affektív reakción keresztül: feszültség, rémület, az azonosulás és elidegenedés 

váltakozó érzetei révén. A halak inváziója, a gyerekek elpusztítása, a házak elnéptelenedése 

egy háborús pusztítás affektív előképét hozza létre. A főként etnikai konfliktusok szította 

Délszláv háború a film elkészülte után tíz évvel robbant ki, de kísértetiesen előrevetíti annak 

borzalmait. Annette Kuhn a filmeket az emlékezeti kultúra kollektív gyakorlataként értelmezi, 

ahol az egyéni nézői élmény és a történeti kontextus együtt határozzák meg a befogadást. 



 96 

Szerinte75 a filmek kulturális kompetenciát igényelnek, vagyis a dekódoláshoz szükséges 

történelmi ismeretek elengedhetetlenek ahhoz, hogy a Halszem túlélő képként működjön. Az 

1980-as évek nézője számára a film a természet kizsákmányolásának groteszk kritikája, vagy 

az erőszak univerzális metaforája. A 1990-es évek utáni néző viszont történelmi előérzetként, 

sőt allegóriaként olvashatja – a halászok által kiürített falu a háborús népirtások, az etnikai 

tisztogatás előképévé válik. Az elpusztított falu nem konkrét hely, mégis ismerőssé válik 

utólag, amikor az 1990-es évek háborúi során valóságos falvak és városok néptelenedtek el. A 

háborús logika szerint nem azokat éri utol a bosszú, akik gyilkolnak, hanem azokat, akik 

otthon maradtak, és védtelenek. Ez értelmezhető a kollektív bűnösség és tehetetlenség 

allegóriájaként: a társadalom minden tagja – még a passzívak is – részese a kizsákmányoló 

struktúráknak. Egy lehetséges olvasat szerint a halak nem csupán megtorolják a múlt bűneit, 

hanem az emberiség jövőjét pusztítják el. A gyerekek a jövő metaforái, a nők pedig a 

hagyomány és az otthon őrzői. A halak tehát az emberi civilizáció fennmaradását támadják – 

ez apokaliptikus gesztus, nem csupán bosszú. A férfiak távol vannak, ők a dolgozók, akik 

fenntartják az iparszerű kizsákmányolás gépezetét. Ezt lehet a patriarchális 

társadalomszerkezet kritikájának tekinteni, ahol a férfiak döntéseinek következményeit mások 

szenvedik el. A férfiak – mint a termelés szimbólumai – túlélik, de a perspektíva megszűnik, a 

jövő ellehetetlenül. 

A filmben megjelenő tengerparti halászfalu, a szereplők hétköznapi viselete, a 

használati tárgyak és a rituálék olyan vizuális és kulturális jelek, amelyek emlékezeti hellyé 

alakítják a film terét. A Halszem faluja nem elvont tér, hanem felismerhetően a horvát 

tengerpart egy tipikus halásztelepülésének stilizált megidézése: a szűk, kanyargós utcák, az 

olajlámpával megvilágított szobabelsők, a barázdált arcú halászok mind konkrét, etnográfiai 

jellemzőkön alapulnak. Az észlelt tér (espace perçu) statikus, és az emberi kontroll alatt álló 

környezetet reprezentálja, ahol a természet és a társadalom között egyensúly látszik fennállni. 

A ház, az utca, a csónak, a háló – ezek mind a praktikus használat tereinek szimbólumai, 

amelyeket a társadalmi rend, a gazdasági tevékenység és a családi hierarchiák strukturálnak. 

A fejkendőt viselő nők és micisapkás férfiak a jugoszláv vidéki társadalom kulturális 

emlékezetének hordozói. Viseletük a hagyományos, nemi és társadalmi szerepek vizuális 

leképeződése. A férfiak szájszegletéből lógó cigaretta a maszkulin tengerészidentitás toposza. 

A petróleumlámpa nemcsak világítóeszköz, hanem egy technikai és kulturális korszak 

szimbóluma, a villany nélküli világ emlékeztetője. Elfújása a napi rutin része, de a film 

világában az élet végének előjele – utolsó aktus a megszokott rend szerint. Ezek a tárgyak 

időrétegeket nyitnak meg, és a néző számára lehetővé teszik, hogy történelmi pozícióba 

helyezkedjen. Noha a falu nem konkrét település, kulturális és térbeli jegyeiben ismerős: ez az 

ismerősség és a pusztulás egyidejű megjelenítése teszi megrendítővé a filmet. Az ismert világ, 

amely a tárgyakon keresztül emlékezeti nosztalgiát hív elő, apokaliptikus helyszínné változik. 

A film a térbeli hierarchiák visszafordításával él: a tenger – mint a természet 

birodalma – átlépi határait, és a szárazföld – mint az ember uralta terület – elveszti 

védettségét. A halak éjszakai partraszállása a megszállás allegóriája, amelyben az elnyomott 

erő rombol. A Halszem a háborús inváziók logikáját alkalmazza: onnan érkezik a megtorlás, 

ahonnan a védelmet várják. A halak támadása az emberiség önáltató illúzióját rombolja le: 

hogy a természet kordában tartható, otthonunk pedig kontrollált tér. Az emberek házai, az 

otthonos terek, bútorok a biztonság és meghittség helyei, amelyek a támadás során 

profanizálódnak. Ez a horror egyik legősibb eszköze: amikor a szörny nem a sötét erdőben, 

hanem a konyhában jelenik meg. A film vége, ahol a halászok egy kiürült, halott faluba térnek 

vissza, a kollektív emlékezet megsemmisülésének allegóriája is: az emlékezeti hely kiürül. A 

megélt tér (espace vécu) Lefebvre fogalma szerint a tér szimbolikus és affektív dimenziója, 

 
75 Annette KUHN, An everyday magic: cinema and cultural memory (London, New York: I. B. Tauris, 2002). 



 97 

ahol a testek emlékeznek, ahol a képzelet, a vágy és a félelem tértapasztalattá válik. A 

Halszem legmélyebb rétegét ez a megélt tér alkotja. Itt válik a film mnemopoétikai 

archívummá, ahol a tér nem csupán háttér, hanem traumatikus médium. A megélt tér a 

megszentségtelenített, meggyalázott otthon tereként jelenik meg. A halak támadása nem 

csupán fizikai térbeli invázió, hanem az emlékezet és az affektusok megszállása is: a házak a 

trauma helyévé válnak. 

A Halszem az ún. „Zágrábi iskola” tipikus példája, amely a limitált animáció (limited 

animation) eszköztárát a hatáskeltés szolgálatába állítja. A lassú és artikulált mozgás baljós 

atmoszférát teremt. A film vizuális világa redukált, expresszív színpalettán alapul – a 

domináns tónusok a zöldek, kékek és feketék különféle árnyalatai, melyek a mélytengeri 

rémálomszerű térérzetet erősítik. A nyitóképben a falu nagytotálját látjuk – a „halszem” itt 

sajátos optikát jelent. Párbeszéd alakul ki a cím és a tartalom között, mivel film a halak 

nézőpontját és motivációját teszi dominánssá. Az antropocentrikus rendszer helyett egy új 

zoopolitikai rendet állít fel, amelyben az emberi karakterek némák, a halak tekintete válik 

uralkodóvá. Ez az uralkodói tekintet a koloniális uralom optikájának fordítottja. A 

nyitójelenetben homogén fekete a háttér: éjszaka van. A film záróképében kék az ég, az új nap 

kegyetlenül metsző. A falu kihalt, csak a halászok suhanó csónakjai térnek vissza a part felé, 

békés, mit sem sejtő mozdulatokkal. A karakterdizájn groteszk: a halak torz, túlméretezett 

fejei és tűhegyes fogai egyértelműen a horrorfilm ikonográfiájából merítenek, miközben a 

szürrealista aránykezelés és a diszproporcionális testformák a nézői diszkomfortot fokozzák. 

Az animáció idő- és térkezelése (egyszerre lokalizált és archetipikus) affektív archívumként 

működik: olyan vizuális és emocionális lenyomatot hagy a nézőben, amely nemcsak 

emlékezik, hanem újraél. A film hangsávja Tomislav Simovic expresszív, minden zörejt és 

beszédet helyettesítő csellóra írt kompozícióján alapul. A zene testközeli hatásmechanizmussá 

válik, amely a nézőt nem gondolati, hanem érzéki és emocionális szinten szólítja meg. A 

groteszk képekhez társított hangzás felerősíti a vizuális traumát. A film nyitó és 

zárójelenetének crescendo-decrescendo íve nyugodt, már-már melankolikus hangzással 

keretezi a vérengzés zaklatott futamait. 

 

 

 

KONKLÚZIÓ 

 

16. A kelet-európai szerzői animáció emlékezeti poétikái 

 

A disszertáció célja az volt, hogy feltárja a kelet- és közép-európai szerzői animációk 

emlékezeti működését, különös tekintettel a szovjet típusú diktatúra és a posztszocialista 

korszak affektív tapasztalataira. Az elemzett filmek nem pusztán esztétikai produktumokként 

értelmezhetők, hanem olyan mediális emlékezeti helyekként, amelyek a régió kollektív 

múltjának érzéki és formai lenyomatait hordozzák. Az animáció itt nem csupán reprezentációs 

eszközként, hanem az emlékezés alternatív médiumaként jelenik meg, amely a múltat nem 

elbeszéli, hanem testileg, térileg és ritmikusan újraérzékelteti. A dolgozat első szakasza az 

emlékezetelméleti kereteket ismerteti. A második rész regionális történeti kontextust nyújt, 

rávilágítva arra, hogy a szocialista rendszerek miként strukturálták a nyilvánosságot, a 

vizuális kifejezés világát és az emlékezeti mezőket. A harmadik rész konkrét animációs 

példákon keresztül mutatja be, hogyan írhatók be a traumák/mikrotraumák, 

identitáskonfliktusok és társadalmi viszonyrendszerek a képi és filmes kompozíciókba. 

A kutatás metodológiai újdonsága abban áll, hogy különböző elméleti hagyományokat 

– a kulturális emlékezet elméleteit (Jan és Aleida Assmann, Pierre Nora), az affektuselméletet 

(Jill Bennett, Astrid Erll), a posztmemória-kutatást (Marianne Hirsch), valamint a tér- és 



 98 

testelméleteket (Henri Lefebvre, Michel Foucault, Michel de Certeau) – egy 

interdiszciplináris keretbe illeszti. Ez a keret lehetővé teszi, hogy a szerzői animációkat ne 

csupán formai újításként vagy történeti illusztrációként vizsgáljuk, hanem mnemopoétikai 

médiumként, affektív archívumként és vizuális palimpszesztként. 

Az alkotások vizsgálatából fakadó legfontosabb felismerés, hogy a szocialista 

hétköznapok habitualizált, automatizált mozdulatsorai nem csupán koreográfiák, hanem testbe 

írt ideológiai kódok, amelyek a társadalmi testmemória részévé váltak. A zárt, labirintikus 

terek, a panoptikus szerkezetek, a ciklikus időélmények és a groteszk testábrázolások mind a 

diktatúra affektív lenyomatait jelenítik meg, s egyben ellenállnak a nyugati reprezentációs 

normák kolonizáló logikájának. A kelet-európai szerzői animáció így sajátos vizuális poétikát 

dolgoz ki, amely az absztrakció, az álomszerűség és a metaforikus képalkotás révén alternatív 

emlékezetnyelvet teremt. 

A disszertáció eredménye, hogy az animációs filmek az esztétikai elemzésen túl 

emlékezetpolitikai és társadalomkritikai médiumként is olvashatók. A szerzői animáció 

lehetőséget kínál a történelem kortárs újraértelmezésére: nem lezárja a múltat, hanem érzéki 

párbeszédet kezdeményez vele. A néző testi és affektív válaszreakciói révén új kapcsolódási 

módot alakíthat ki a kollektív tapasztalatokhoz, amelyek a hivatalos emlékezetpolitikákban 

gyakran elhallgatva vagy torzítva jelentek meg. 

A dolgozat hozzájárulása abban áll, hogy egy új értelmezési módszertant és 

szóhasználatot dolgoz ki az animáció, az emlékezetkutatás és az affektuselmélet 

metszéspontjában. Ez a nyelv alkalmas arra, hogy a kelet-európai szerzői animációkat ne 

csupán művészettörténeti, hanem kulturális és emlékezetpolitikai szempontból is láthatóvá 

tegye, és ezáltal hozzájáruljon egy plurális, érzékenyebb emlékezetkultúra kialakításához. A 

kutatás egyúttal felhívja a figyelmet arra is, hogy a kelet-európai posztszocialista vizuális 

örökség értelmezése nem függetleníthető a globális tudásrendszerek megítélésétől. 

Értelmezésem szerint az itt vizsgált filmek szerzői önpozícionálása gyakran egy magát 

kulturálisan másodrendű helyzetben értelmező alkotást hoz létre, miközben tematizálja is ezen 

pozíció affektív tapasztalatát. 

A további kutatások számára hasznos irány lehet a különféle generációk vizuális 

önkifejezésének összehasonlító elemzése, illetve a digitális animációs archívumok affektív és 

politikai jellegű működésének vizsgálata. Emellett fontos lenne a nyugat-európai és globális 

animációs diskurzusokkal való összevetés, különös tekintettel arra, hogy a kelet-európai 

tapasztalat miként nyerhet globális értelmezhetőséget anélkül, hogy elveszítené lokális 

érvényét. 

  

 

  
      

     Priit Pärn: Reggeli a szabadban (1987) 



 99 

FÜGGELÉK 

 

Az elemzett filmek listája 

 

A felesége egy tyúk (Его жена курица, 1989). Igor Kovaljov, Ukrán Szovjet Szocialista 

Köztársaság 

A fény öröme (1965). Kovásznai György, Magyar Népköztársaság 

A háromszög (Kolmnurk, 1982). Priit Pärn, Észt Szovjet Szocialista Köztársaság 

A ház (Dom, 1958). Walerian Borowczyk – Jan Lenica, Lengyel Népköztársaság 

A monológ (1963). Kovásznai György, Magyar Népköztársaság 

Álomfejtő (1980). Orosz István, Magyar Népköztársaság 

Barbárok ideje (1970). Reisenbüchler Sándor, Magyar Népköztársaság 

Gyerekek, szürke háttér előtt (1982). Szoboszlay Péter, Magyar Népköztársaság 

Hé, te! (1976). Szoboszlay Péter, Magyar Népköztársaság 

Halszem (Riblje oko, 1980). Joško Marušić, Jugoszlávia 

Labirintus (Labyrint, 1962). Jan Lenica, Lengyel Népköztársaság 

Lemezlovas (Diskžokej, 1980). Jiří Barta, Csehszlovákia 

Nekem az élet teccik nagyon (1977). Macskássy Katalin, Magyar Népköztársaság 

Reggeli a szabadban (Eine murul, 1987). Priit Pärn, Észt Szovjet Szocialista Köztársaság 

Rend a házban (1970). Szoboszlay Péter, Magyar Népköztársaság 

Tango (1981). Zbigniew Rybczyński, Lengyel Népköztársaság 

Ünnepeink (1984). Macskássy Katalin, Magyar Népköztársaság 

Vasárnap (Pühapäev, 1977). Avo Paistik, Észt Szovjet Szocialista Köztársaság 

Vigyázat, lépcső! (1989). Orosz István, Magyar Népköztársaság 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 100 

Esettanulmányok az értelmezési sablon szerint 

 

1. Macskássy Katalin: Nekem az élet teccik nagyon (1977) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Nekem az élet teccik nagyon című filmhez 

 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont a filmre 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A „nagyanyám szerint” típusú narratíva transzgenerációs örökségként közvetíti a 

társadalmi kirekesztettség, szegénység és vándorlás traumáját. „A boszorkány elviszi és 

más fejjel hozza vissza a gyereket” metafora a kollektív trauma egyik alakzata. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

Az emlékezést elsősorban gyermeki rajzok, szubjektív narráció és a kézi animáció formai 

nyelvezete strukturálja.  

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

Az elmondottak erőteljes affektív reakciót váltanak ki, amit a rajzok és az előadásmód 

gyermeki stílusa ellenpontoz.  

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

Az alsóbb társadalmi rétegek vizuális és nyelvi megjelenítése, a roma identitás mitikus-

poétikus elbeszélései csak reflektált emlékezeti horizonttal értelmezhetők.  

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film emlékezetközvetítő médiumként a késő szocialista korszak egyik elhallgatott 

társadalmi csoportjának – a mélyszegénységben élő romák – kollektív tapasztalatát 

jeleníti meg. A gyerekszájak által kimondott mondatok egy periferikus társadalmi 

valóságot tesznek láthatóvá. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A gyerekek vágyai, félelmei, traumái vizuálisan kódolt, emlékezetileg továbbvihető 

lenyomatokká válnak. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

Minden, amit látunk és hallunk, a gyerekrajzok és narratíva által emocionális rögzítési 

pontokat képeznek az emlékezeti mezőben. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A bányatelep a hatalom láthatatlan működésének eredménye, a társadalmi kontroll és 

kirekesztés térbeli lenyomata. A gyermeki mozgástér korlátozott, a mobilitás vágy marad. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Nekem az élet teccik nagyon című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 
A telep és a bányavidék zárt, izolált térként jelenik meg. A lakókörnyezet szimbolikusan a 

társadalmi mobilitás ellehetetlenülésének tere. 

Testábrázolás 

A testek stilizáltak, elrajzoltak, a gyerekrajzok sajátos testképei révén. A test érzékeny 

regiszterként működik: sérülékeny, esendő, néha groteszk, néha elveszett a térben. A trauma 

testi reprezentációja a „másik fejjel” visszatérő gyerek metaforájában csúcsosodik ki. 

Időkezelés 

Az idő nem történeti linearitásban halad, hanem emlékezeti epizódokban. Egy-egy gyermeki 

mondat múltat, jelent és jövőt egyszerre tartalmaz („elment az anyukám, aput nem ismerem, 

de ha nagy leszek, építek házat”). 

Mozgásdinamika 

A mozgás gyakran szaggatott, fragmentált – a rajzolt mozdulatok nem folyamatosak, az 

amatőr animáció az impulzusok lenyomatává válik. Ez a dinamika jól tükrözi a gyermeki 

töredezett élménystruktúráját, kiszolgáltatottságát. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A gyerekrajzok természetes nyersessége traumatikus nyomként működik. A felület 

emlékezeti lenyomatként funkcionál. 

Hanghasználat 
A gyerekhangok, narrációs stílus közvetlen atmoszférát teremtenek. A gyerekek monológjai 

nyelvileg is sokszínűek: nyelvi törések, személyes regiszter. 

Narratíva / 

elbeszélés 

A film tematikus epizódokat szervez. A vallomások és a képek együttesen egy affektív és 

poétikus ívet hoznak létre, amely a vágy – trauma – túlélés hármasságára épül.  

 

 

 



 101 

 

2. Macskássy Katalin: Ünnepeink (1984) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések az Ünnepeink című filmhez 

 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A szülőktől, pedagógusoktól átvett történelmi képek lenyomatai utóemlékezet-szerűen 

működnek, affektív örökségként épülnek be a gyerek tudatába. Nem konkrét történelmi 

tapasztalatokat, hanem politikai-kulturális reflexeket közvetítenek. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

Az animáció érzéki kollázst képez, a történelmi idősíkok keverednek. A gyermeki 

nézőpontból strukturált történelmi tér ironikusan reflektál az ideologikus emlékezetre. 

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

A gyermeki nyelv és logika egyidejűleg vált ki humort, meghatódást és zavart. A testiség 

tapasztalata is megjelenik: a hosszú álldogálások, ájulások testi affektusokhoz kötik az 

ünneplést. A nézőben saját iskolai emlékezete is aktiválódik. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film dekódolása megkívánja a nézőtől, hogy ismerje a szocialista történelemtanítás 

kanonikus sablonjait.  

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A hivatalos kulturális emlékezet (tananyag, állami narratíva) ütközik a gyermeki 

feldolgozás szubjektív módjával. A gyerekek ugyan nem a saját történelmükről 

beszélnek, de megjelenik egy kulturálisan kódolt, de személyessé torzult emlékezet. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A gyerekhangok, a vizuális anyag és a zavaros gondolatmenetek együttese megőriz egy 

olyan korszakot, amelyben az ideológiai történelem a saját ellentmondásaitól inog. A film 

hangarchívumként is kezelhető. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

Az iskola, az ünnepély, a plakátok, a tanterem és a dalok emlékezeti helyekké válnak – 

nem fizikai térként, hanem affektív és kollektív tapasztalatként. Az ünneplés testhez és 

emlékezethez kötött ritualizált cselekvés, amely több nemzedék élményrétegét is magába 

foglalja. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

Az iskolai ünnepségek a társadalmi fegyelem és homogenizálás színterei. A test nem a 

gyereké, hanem az államé. A gyerekek testileg is szenvednek az ünnepségeken – ez a tér 

hatalmi strukturáltságának egyik legkonkrétabb megjelenése. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek az Ünnepeink című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések a filmben 

Térhasználat 
Az iskola mint ideológiailag szabályozott háttér: nem a játék vagy önkifejezés helye, hanem 

a történelem tanításának performatív színtere.  

Testábrázolás 
A test az ünnep performatív alanya: vigyázzban áll, mozdulatlan, elszenvedője a rítusnak. A 

gyerekrajzokon megjelenő történelmi szereplők mesehős-jellegűek. 

Időkezelés 
Az idő nem kronologikus, hanem széttartó és asszociatív. A gyerekek által elmondott 

történelmi események összemosódnak – ez az ideologikus tanítás időfelfogásának kudarca.  

Mozgásdinamika 
A mozgás fragmentált vagy repetitív. A gyermeki logika szerint szervezett képek asszociatív 

montázsokat hoznak létre. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A ceruza, filc, zsírkréta vizuális tanújelekként működnek – nem a realizmus, hanem az 

affektív gondolkodás lenyomatai. A rajzok nem illusztrációk, hanem érzéki emlékezeti 

gesztusok. 

Hanghasználat 

A hangréteg a legfontosabb eleme a filmnek: gyerekhangok, félbemaradt mondatok, hibás 

kiejtések teremtik meg az autenticitást. A gyerekek nem színészkednek, hanem valóságos 

emlékezetfeldolgozási kísérleteket hajtanak végre. Nincs narrátor – a hang a film tudása. 

Narratíva / 

elbeszélés 

A filmnek nincs klasszikus narratívája, helyette tematikus-asszociatív kollázs épül: ünnepek, 

történelmi alakok, érzelmek, emlékek, testélmények. Ez a nem-lineáris elrendezés 

szándékosan töri szét a tantervi időfelfogást, és egy sokszólamú, dekonstruktív 

múltértelmezést kínál. 



 102 

 

 

 3. Szoboszlay Péter: Gyerekek, szürke háttér előtt (1982) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Gyerekek, szürke háttér előtt című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont a filmre 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A filmben megjelenő vizuális és hangzó rétegek olyan „túlélő képekként” működnek, 

amelyek nem saját traumaemlékek, hanem internalizált közérzeti lenyomatok. A 

gyermekek generációja olyan posztmemóriát hordoz, amely a szocialista épített környezet 

tapasztalataiból származik. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

A film epizodikus szerkezetet használ, ismétlődő térkonstrukciókkal. A tér az emlékezés 

szervező elve: a szűkös, szabályozott terek közvetítik a kollektív emlékezeti mintákat. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 
A film nem narratív módon, hanem érzeteken keresztül hat.  

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A néző csak akkor érti a film rétegzettségét, ha ismeri a lakótelepi hétköznapokat – azaz 

kulturális előismeretek szükségesek a mélyebb dekódoláshoz. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film egy generációs kollektív emlék vizuális lenyomata: a lakótelep nemcsak építészeti 

projekt, hanem életmód és gondolkodási struktúra is. A gyerekek megszólalásai ennek 

működésképtelenségét rögzítik. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film nem csupán megőriz, hanem érzékileg újramodellez. Érzelmi állapotokat archivál: 

unalom, bezártság, figyelemhiány.  

Pierre Nora 

(emlékezeti hely) 

A rácsos ablak, az emeletek, a motoros, a boxoló fiú, a kalapos öregember, a várakozó 

öregasszony – mind olyan vizuális sűrítmények, amelyek emlékezeti helyekként 

működnek. A gyermeki tapasztalat konkrét topográfiákhoz kapcsolódik, melyek 

szimbolikus és érzeti terekké alakulnak. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

Világosan elkülönül a megtervezett tér (lakótelep), a megélt tér (gyermeki vágy, unalom), 

és a gyakorlati tér (limitált mozgástér). A hatalom nem explicit módon jelenik meg, 

hanem a térszerkezetbe van kódolva. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek Gyerekek, szürke háttér előtt című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések a filmben 

Térhasználat 
Toronyházak, tömbházsorok. A tér struktúra, amely kizár, felügyel, korlátoz – ez hatalmi 

viszonyrendszerként értelmezhető. 

Testábrázolás 
A figurák stilizáltak, egymásba alakulnak. A test folytonos mozgásban van, a narratíva 

eszközeként.  

Időkezelés Ciklikus és epizodikus, folyamatos jelen. 

Mozgásdinamika 
A kitörés és bezártság kettősségét mutatja. A mozgás érzelmi reakcióként működik a 

térre: a test folyton helyet változtatna, átírná a határokat. 

Felületek / 

anyagszerűség 

Az animációs stílus vonalrajzos, síkszerű, kevés részletet hordoz. A simaság az 

ingerszegénységet jelzi. Az absztrakció a mondanivalóra fókuszál.  

Hanghasználat 
A monológok artikulációja nem spontán, mintha előre megírt volna. Pedig a 

kihagyásokkal, szleng használatával az élőbeszéd érzetét keltik.  

Narratíva / elbeszélés 
A narratíva kép-szöveg-mozgás láncolata. A történet helyett tapasztalat-mintázatok, 

érzelmi ismétlődések jönnek létre. 

 

  

 

 



 103 

4. Kovásznai György: A monológ (1963) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések A monológ című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont  

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A film egészét az utóemlékezet fogalma strukturálja: a női narrátor nem saját, hanem 

örökölt traumák emlékeibe tekint vissza. Az első és második világháború, valamint az 

1956-os események túlélő képek formájában jelennek meg: absztrakt, kollázs-szerű 

vizualitásban, mégis emocionálisan telítetten. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

Az emlékezés térben és időben fragmentált. A kollázs-technikával építkező képi világ 

nem lineárisan, hanem asszociatívan rendezi az eseményeket. Az időrétegek egymásra 

montírozódnak. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

Az ágyúba csúszó katonák groteszk képsora, a vértócsa-szerű festékfoltok, a mulatozó 

békebeli figurák vagy a deportáltak kompozíciói testi-affektív reakcióra késztetik a nézőt. 

A gyász és az irónia egyszerre működtetik a filmet, és generálnak testi válaszokat. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film értelmezése kulturális kompetenciákhoz kötött: szükséges ismerni a magyar 

történelem traumatikus eseményeit, az 1956-os forradalom és a Horthy-korszak 

kontextusát. A szecessziós tárgykultúra vizualitása, vagy Korniss Dezső munkássága 

technikája szintén kulturális előképzettséget feltételez. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film átmeneti formában jelenít meg egyéni és kollektív emlékeket: a személyes 

narráció a kommunikatív emlékezetből építkezik, de kulturális emlékezetként archiválja a 

történelmi rétegeket. A narrátor hangja szimbolikus közvetítő a múlt és jelen között. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A montázstechnika az emlékezés médiumaiként funkcionál. A vizuális anyag érzéki és 

konceptuális archiválás is egyben. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

Minden karakter, helyszín és megidézett helyzet emlékezeti helyként funkcionál. A 

zárómondat („Egyszer majd eltűnsz, mint a babonák”) a múlttal való szakítás gesztusává 

válik. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A századfordulós polgári lakás mint ideologikus tér jelenik meg: ornamentikája a 

társadalmi konvenciók és prüdéria vizuális megfelelője. A tér zártsága a hatalmi 

viszonyrendszerek metonímiája – ezzel szemben áll a narrátor szándéka a kiútkeresésre. 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek A monológ című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 
A tér ornamentális és fojtogató, zárt és stilizált. A polgári enteriőr ideológiai térként 

működik, a történelem „átvonul a színen”. 

Testábrázolás 

A test részben stilizált és fragmentált, részben absztrakt. Legtöbb esetben gépies és 

tárgyiasított, groteszk vagy tragikus. A női test mint emlékező médium jelenik meg a 

zárásban. 

Időkezelés 

A narratíva részben kronologikus, de képi szinten erősen fragmentált és rétegzett. A 

történelmi idősíkok montázsszerűen épülnek egymásra, nem lineárisan, hanem 

asszociatívan kapcsolódnak. 

Mozgásdinamika 

Az animáció egyszerre statikus és ritmikusan mozgó. A montázs-stílus miatt a mozgás 

néhol kimerevített, máskor dinamikusan hömpölygő. A mozgás és ritmus a kollektív 

tapasztalatok ismétlődését jelöli. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A textúrák hangsúlyosak: újságkivágás, grafikai rétegzettség, festmény. Az anyagiság 

emlékezeti lenyomattá válik: a „spricceléses” festészet a vér vizuális metaforája. A papír, 

tinta, kollázs az utóemlékezet médiumai. 

Hanghasználat 
A női narráció érzelmi regisztereket aktivál, néhol ironikus, másutt megrendítő. A zene 

háttérben marad, a beszéd dominál. 

Narratíva / 

elbeszélés 

A narratíva egy személyes fejlődéstörténet és egy nemzedéki morális számvetés. A női hang 

értelmezői pozícióban van, nem csak visszatekint, hanem következtetéseket is levon. A 

történet kompozíciós íve a múlt dekonstrukcióját követi, és a jövő lehetőségeivel zárul. 



 104 

5. Kovásznai György: A fény öröme (1965) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések A fény öröme című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet)  

A bányászlét veszélye, alázata és izolációja kollektív történeti tapasztalatként öröklődik. A 

nyomasztó tér, a gépi környezet és a túlélés rítusa utóemlékezet-jelleggel telítődik. 

Astrid Erll 

(emlékezeti 

formák) 

A film tér- és időkezelése érzéki alapú: a hang előbb jelenik meg, mint a kép, s ez a 

dramaturgiai megoldás egy belülről induló tértapasztalatot épít. Az idő pulzáló és ciklikus, a 

szorongás–felszabadulás ritmusára szerveződik. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

A film affektív és szenzuális hatásmechanizmusra épül, nem történetet mesél, hanem érzéki 

nyomhordozóként működik. A klausztrofób bánya, a hirtelen fényvillanások és géphangok 

nemcsak vizuálisan jelennek meg, hanem testi reakciót váltanak ki. A szorongás és a 

felszabadulás érzése érzékileg beíródik a néző testébe. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A látvány- és hangkulissza akkor dekódolható teljességgel, ha a néző valamilyen formában 

ismeri a bánya világát, vagy érzékeny az affektív montázs logikájára. 

Jan Assmann 

(kulturális 

emlékezet) 

A film nem személyes emlék, hanem kulturális emlék reprezentációja. A bányászközösség 

mint szimbolikus kaszt jelenik meg, kollektív élettapasztalattal. 

Aleida Assmann 

(affektív arcíhvum) 

A kollázstechnikával megalkotott vizualitás a bányászélet testi és pszichés tapasztalatait 

őrzi. A néző nem információkat kap, hanem érzéki lenyomatokat. 

Pierre Nora 

(emlékezeti 

helyek) 

A bánya emlékezeti helyként működik: szimbolikus tér, amely a kollektív trauma és a 

túlélés fizikai helyszíne. A felszínre emelkedés aktusa – zene, fény, kameraemelkedés – 

egyfajta rituális megtisztulás. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A bánya a tér társadalmi termelésének iskolapéldája: a gépek, szűk folyosók és aknák a test 

alávetésének eszközei. A tér nem semleges, hanem hatalmi viszonyrendszerként működik. 

A mozgás irányított, ellenőrzött. A felszín szabadságélménye a rendszer meghaladásának 

metaforája. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek A fény öröme című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések  

Térhasználat 

A bánya zárt, sötét, nyomasztó tér, amely az emberi testet mechanikus működésre 

kényszeríti. A felszín ezzel szemben nyitott, fényben fürdő – a megváltás tere. A tér 

affektív, nemcsak strukturális. 

Testábrázolás 

A test sokáig névtelen és beolvadó: csak mozdulatok, kontúrok révén érzékelhető. A 

bányász testként jelenik meg, nem individuumként – mígnem a felszínre emelkedve 

portrévá, személlyé válik. 

Időkezelés 
A narratíva ciklikus: leereszkedés – felemelkedés. A filmidő nem lineáris eseményeket 

követ, hanem a bányászélet egy napját. 

Mozgásdinamika 
A képek ritmikusan váltakoznak, gyors vágásokkal és elmosódó szekvenciákkal. A 

zakatolás és villanások ritmusa egy szorongással és eufóriával teli testdinamikát modellez. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A festménytechnika, a fényképek és a karakterek expresszív ábrázolása együttesen 

teremtik meg az érzéki hatást, válnak a trauma nyomhordozóivá. 

Hanghasználat 

Az akusztikai tér kulcsfontosságú: gépzaj, fémsikoly, robbanás, majd az emberi hang 

megjelenése fokozatosan bontja ki az emlékezeti jelenlétet. A hang előbb hat, mint a kép – 

affektív időbeliség. 

Narratíva / 

elbeszélés 

A film nem klasszikus narratív struktúrájú, hanem érzéki dramaturgiájú. Az események 

helyett testi és hangzó impulzusok rendezik a szerkezetet.  

 

 



 105 

6. Reisenbüchler Sándor: Barbárok ideje (1970) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Barbárok ideje című filmhez 

 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont  

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A film kollázstechnikai alapja – különböző korokból származó képek, metszetek, 

illusztrációk – olyan vizuális „túlélő képeket” mozgósít, amelyek nem a saját 

emlékezethez tartoznak, hanem a kollektív kulturális örökséghez. A múlt borzalmait 

asszociatív képekkel közvetíti (rombolás, háború, elnyomás), amelyek az affektív 

emlékezet lenyomataiként működnek. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

Az emlékezés strukturálásában szerepet játszik az asszociatív montázs, a rétegezett 

térhasználat és az ismétlődő motívumok. A film nem lineáris, hanem egy ciklikusan 

újrajátszódó pusztulási spirált ábrázol. 

Jill Bennett 

(affektus és látvány) 

A látvány esztétikailag sokkoló és emocionálisan túltelített: groteszk karakterek, torz 

testek, expresszív színek és apokaliptikus képek affektív reakciót váltanak ki – felkavaró, 

félelmetes, néha ironikus hatással. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A dekódoláshoz szükséges a politikai kontextus (hidegháború, környezeti válság, 

propaganda elleni attitűd) és a művészi hagyomány (szürrealizmus, ökokritika, 

antimilitarizmus) ismerete. A film sokat épít a néző történelmi és vizuális műveltségére. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

Kollektív kulturális emlékezetet reprezentál, amely a civilizációs barbárság (háborúk, 

természeti pusztítás, ideológiai terror) visszatérő motívumaiban ölt testet. Egy ökológiai 

és morális tanmese, allegorikus formában. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film mediális archívumként használja a kollázstechnikát, újrakontextualizálva az archív 

képeket, amelyek ezáltal az affektív emlékezés médiumaivá válnak. Nem elbeszéli, 

hanem újrarendezi az emlékezést. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

Emlékezeti helyekként funkcionálnak a pusztuló tájak, a templomrom, a háborús gépezet, 

a természet lepusztulása – mind olyan szimbólumok, amelyek a civilizáció morális 

összeomlásához kötődnek. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A film terei – városrom, pusztuló természet, szimbolikus architektúrák – az ideológiai 

pusztítás tereivé válnak. A tér nem semleges, hanem hatalmi konstrukció, amely a 

barbárság visszatérését jeleníti meg. A térhasználat az elidegenedést és a kontrollvesztést 

hangsúlyozza. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Barbárok ideje című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések  

Térhasználat 
Szimbolikusan megkonstruált terek. A természet és a civilizáció kontrasztja dialektikus, 

kaotikus térélményt hoz létre. A tér a hatalom által „megfertőzött” formában jelenik meg. 

Testábrázolás 
A testek expresszívek, groteszkek – a kiszolgáltatottság és az ideológiai manipuláció 

vizuális metaforái.  

Időkezelés 

Nem lineáris, hanem ciklikus vagy fragmentált. Az események nem követnek ok-okozati 

logikát, inkább a történelem ismétlődő kudarcait szimbolizálják. A mitikus idő fázisaiban 

játszódik – kezdettől végig tartó degeneráció. 

Mozgásdinamika 
Repetitív, akadozó, sokszor gépies: a mozgás nem a haladást, hanem a kényszerű ismétlést, 

a rendszerekbe zártságot, a determinációt mutatja. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A kollázs-elemek egymásra montírozásában az anyagszerűség az emlékek fizikalitását, 

terheltségét érzékelteti. 

Hanghasználat Monumentális zene, kórusmű. Fenyegető, apokaliptikus atmoszféra. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Nem hagyományos értelemben vett történet. Inkább egy szimbolikus folyamat – az emberi 

civilizáció önfelszámolása. Az elbeszélés formai szervezője a képek montázsa. 

 

 



 106 

7. Walerian Borowczyk – Jan Lenica: A ház (1958) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések A ház című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont  

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 
A filmbe beékelődő régi családi fotók és archív portrék túlélő képként működnek.  

Astrid Erll 

(emlékezeti 

formák) 

Vizuálisan imitálja az emlékezés nem-lineáris szerkezetét. A jelenetek mozaikszerűen 

követik egymást, az idő megáll vagy váratlanul felpörög. A mozgás gyakran abszurd vagy 

álomszerű, amit a tér és idő érzéki eltorzítása erősít. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

A tárgyak animálása, a nő testének mechanikus mozdulatai, az élő és élettelen közti határ 

elmosódása feszültséggel teli, nyugtalanító hatást kelt. A látvány nem pusztán esztétikai, 

hanem affektív erővel is bír: kimozdít, ráébreszt valami kimondhatatlanra. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film dekódolásához hozzáad a szürrealista és az avantgárd hagyomány ismerete. Az 

archív képekhez verklizene társul – ez a századelő hangulatát idézi meg, a nosztalgia 

ironikus újrajátszásaként. A kulturális kódok nem direkt módon kerülnek felszínre, hanem 

áttételesen, a vizuális asszociációkon keresztül. 

Jan Assmann 

(kulturális 

emlékezet) 

Az archív felvétel (bottal párbajozó férfiak), az élő nő alakja, az archív családi fotók az 

emlékezeti funkció hordozói is egyben. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A filmben alkalmazott képi technikák – tárgyanimáció, fotókollázs, montázs – a mediális 

archívum szerepét töltik be. A régi fényképek, tárgyak, gesztusok a múlt lenyomataiként 

aktiválódnak, de nem reprodukálják a történelmet: a tudattalan emlékezet érzetét adják. 

Pierre Nora 

(emlékezeti 

helyek) 

A film maga is emlékezeti hely, amely az emlékezés sűrűsödési pontjaivá válik. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A ház lehet a társadalmi bezártság szimbóluma. Semleges háttér, amelyben az animált 

testek kontextus nélküli szimbólumokká válnak. Egzisztenciális szorongást vált ki. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek A ház című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések  

Térhasználat A fekete háttér szorongató közeg, amelyet az elidegenedett tárgyak uralnak. 

Testábrázolás 

A nő mechanikus mozdulatai, majd érzelemteli közeledése egy élettelen szoborfejhez, és a 

férfiak ismétlődő gesztusai éles kontrasztban állnak egymással. A testek a reflexek és 

beidegződések hordozói. 

Időkezelés 

Erősen fragmentált, nem lineáris. Ciklikus vagy kimerevített időérzékelés: a napi rutin, a 

tárgyak animált újraéledése, az emlékezés aktusai újra meg újra megtörténnek. Az idő a 

múlt jelenvalóságává válik. 

Mozgásdinamika 
Gépies, akadozó, repetitív mozgások dominálnak. A tárgyak önálló életre kelnek. A mozgás 

az autonómia elvesztését, a testbe írt rutinokat jeleníti meg. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A film erősen texturált. A régi fotók kopottas, sárgás tónusai az idő múlását érzékeltetik. A 

felületek szinte tapinthatóvá válnak, érzéki hordozóként működnek. 

Hanghasználat 
Kotoński elekrtroakusztikus zenéje szuggesztíven hangsúlyozza a látottakat. A verklizene 

múltidéző hatású.  

Narratíva / 

elbeszélés 

Nincs klasszikus történet. A nő mozgása, a tárgyak életre kelése, a fotók visszatérése nem 

elbeszélnek, hanem érzékileg strukturálnak. A film egy belső időtérben zajlik, ahol az 

emlékezés az idő és tér megszokott logikáját felbontja. 

 

 

  



 107 

8. Jan Lenica: Labirintus (1962) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Labirintus című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A film világát alkotó kollázselemek olyan kulturális és vizuális örökséget hordoznak, 

amelyek nem egyéni emlékezéshez, hanem kollektív, posztmemóriás tapasztaláshoz 

kötődnek. A múlt örökségét vetíti a jelen pszichés tereire. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

A kollázstechnika és az animáció együttesen strukturálják az emlékezést: a tér 

labirintusszerű felépítése, a szereplő metamorfózisa, a montázs-szerkesztés az asszociatív, 

fragmentált emlékezés medialitását testesítik meg. Az emlékezet nem rekonstrukció, 

hanem érzéki jelenlét. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

A groteszk testek, a szorongáskeltő tér, a vizuális és hanghatások által generált 

nyomasztás testi reakciókat vált ki, a néző testére és pszichéjére egyaránt hat. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A dekódolás igényli a politikai allegória, a szürrealizmus és a hidegháborús kelet-európai 

kontextus ismeretét. A néző emlékezeti kompetenciáját aktiválja, hiszen az értelmezés 

nem a képek egyértelmű jelentése, hanem azok kapcsolódási pontjai, asszociációi mentén 

történik. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film kollektív kulturális emléket közvetít: a totalitárius rendszerek alatti 

kiszolgáltatottságot, az egyén ellenőrzöttségét, és a szabadságvágy reménytelenségét. Az 

Ikarosz-mítosz inverze e kulturális emlékezet allegóriája. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

Vizuális és auditív archívumként működik: az animált archaikus képek, anatómiai rajzok, 

metszetek és zenei elemek egymás mellé rendelése az emlékezet (újra)érzékelését teszik 

lehetővé. Az archívum itt nem gyűjtemény, hanem érzéki és emocionális tér. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A város, a szereplők cselekvései mind emlékezeti helyekként funkcionálnak. Ezek a terek 

és tárgyak szimbolikusan az elnyomás, a megfigyelés, a kudarc és az emlékezés színterei. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A város tere totalitárius elrendezést mutat, ideológiailag terhelt karakterrel bír. A néző 

perspektívája sem szabad: a film kényszerít a főszereplő követésére, a tér hatalma 

dominálja a szereplő mozgását és sorsát. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Labirintus című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 
Labirintusszerű, de látszólag nyitott tér. A tér allegorikus, az individuum útja 

meghatározott. A tér folyamatos ellenőrzés alatt tartja a szereplőt. 

Testábrázolás 

A testek fragmentáltak, gépesítettek, hibridek. A főhős figurája egységes, de környezetében 

deformált, állat-ember-robot lények jelennek meg. A testek nem egyéni identitást, hanem a 

rendszer torzító hatását képviselik. 

Időkezelés 
Lineáris történet, de visszatérő mintázatokat mutat. A történeti idő dekonstrukciója jelenik 

meg. 

Mozgásdinamika Automatizált mozgások jellemzők. A „normális” főhős is gyakran kényszerpályán mozog.  

Felületek / 

anyagszerűség 

Texturált, metszetekből, régi illusztrációkból, képeslapokból és kollázsból épül. A felületek 

vizuális disszonanciát keltenek. A képek anyagszerűsége az emlékezet tárgyi természetére 

utal. 

Hanghasználat 
Włodzimierz Kotoński elektronikus zenéje és zörejkollázsa meghatározó. Sokszor van 

visszafojtott csend. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Egy szimbolikus utazás bontakozik ki: egy szabadságkereső figura mentális és fizikai 

átalakulása. A történet allegorikus, a forma érzelmi és asszociatív logikát követ. 

 

 

  



 108 

9. Orosz István: Álomfejtő (1980) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések az Álomfejtő című filmhez 

 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont a filmre 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

Képei nem dokumentumok, hanem érzéki nyomhagyások: a községháza vörös csillaggal, a 

falusi bolt, a Kádár-kockák, az eszpresszó, a templom, a Kojak- és Columbo-portrék túlélő 

képek, melyek sejtetik a korszak emlékezetét. A nézők – még ha nem is éltek akkor – 

felismerik a kulturális lenyomatokat, azaz utóemlékezetként hatnak. 

Astrid Erll  

(emlékezeti 

formák) 

Az emlékezés formai rendszere: nem narratív struktúra, hanem asszociatív montázs, 

átváltozások, lebegés, morfikus terek. A kamera cikázása, a perspektívaváltások, a tér- és 

időtörések vizualizálják az álom és emlékezet sajátos, töredezett működését. 

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

A film vizuális szorongást és dezorientációt vált ki. Nem szimbolikusan, hanem érzékien 

hat – a néző érzi a determináltságot, a stagnáló időt, a kiúttalanságot. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

Számos olyan elemet tartalmaz (szocialista ikonográfia), amelyek dekódolása kulturális 

kompetenciát feltételez. A néző akkor érti a képeket és szövegeket igazán, ha van 

tapasztalata vagy ismerete a korszak kulturális kódjairól. 

Jan Assmann 

(kulturális 

emlékezet) 

A kommunikatív emlékezet lenyomataiból épít kulturális archívumot: a szubjektív 

élmények (álmok) és közösségi képek (vörös csillag, házak, bolt) intézményesülnek – a film 

már nemcsak emlékezik, hanem őriz. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

Képi struktúrája nem rendszerez, hanem érzéki lenyomatokat tárol: mozdulatok, 

hangfoszlányok, tárgyak affektív archiválásként működnek. Az Álomfejtő nem történelmi 

tudás, hanem testi, érzelmi emlékezés médiuma. 

Pierre Nora 

(emlékezeti hely) 

A falusi terek, az udvar, a bolt, a községháza, a boltívek, az udvaron átguruló labda 

nemcsak helyszínek, hanem emlékezeti topográfiák: helyek, ahol az emlékezés megtörténik. 

Az álom „helyei” nem semlegesek – az emlékezeti identitás hordozói. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A falusi közösségi helyek ideologikusan strukturált terek. A kamera cikázása nem a 

szabadság, hanem a kontrollált mobilitás illúziója – Lefebvre szerint ez a hatalom által 

tervezett, de tudattalanul megélt térformák vizuális kritikája. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek az Álomfejtő című filmben 

 

Formaelem Megfigyelések a filmben 

Térhasználat Nincs kivezető út, az álom és emlékezet tere egymásba nyílik, labirintus-szerűvé válik. 

Testábrázolás 
A test nem individuális, hanem társadalmi státuszok hordozója: munkás, alvó férfi, boltos, 

ügyintéző, filmsztár. 

Időkezelés 
Ciklikus: nincs előrehaladás. Az álom visszatér a kiindulóponthoz. Az idő kimerevített 

tapasztalatként jelenik meg: a jövő „máshol van”. 

Mozgásdinamika 
Lebegő, cikázó kamera – nem célorientált, hanem asszociatív. A mozgás a szorongás 

ritmusában történik: gyorsul, lassul, megáll. 

Felületek / 

anyagszerűség 

Rajzosság, karcolt textúrák, folyamatos átváltozás. Az animáció töredezett és anyagszerű, 

ami a memória egyenetlenségeit vizualizálja. 

Hanghasználat Baljós narráció, falusi hangok. A csendek, zörejek alkotják az emlékezés akusztikus terét. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Nincs lineáris történet. A képek asszociatív láncban kapcsolódnak, mint egy álomban vagy 

emlékezésben. A néző érzéki és érzelmi logika alapján építi fel a történeti tapasztalatot. 

 

 

  

 

 

 



 109 

10. Orosz István: Vigyázat, lépcső! (1989) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Vigyázat, lépcső! című filmhez 

 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont a filmre 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A dokumentarista rajzok affektív lenyomatként működnek. Mind a szereplők, mind a tér 

posztmemóriává vált képekben őrzik a késő Kádár-kor mentális örökségét. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

A tér morfózisai, a tér-idő egybejátszása, az önmagába futó Penrose-lépcső az emlékezés 

ismétlődő, ciklikus jellegét vizualizálják. A mozgás nem lineáris előrehaladás, hanem 

körkörös visszazuhanás: múlt és jelen egymásba olvad. 

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

A groteszk figurák (mutogatós bácsi), a torzított perspektívák és a vizuális 

metamorfózisok zsigeri diszkomfortot, érzéki zavart keltenek. A labda pattogása fizikai 

szorongást válthat ki. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film a rendszerváltás előtti kollektív tapasztalatokat csak azok számára nyitja meg 

teljességgel, akik kulturálisan ismerik a késő szocialista magyar hétköznapok tárgyi és 

gesztusbéli kódjait. Az elmosódott „Éljen” felirat, a spicli figurája, a „csengőfrász” 

dekódolásra hívó, kulturálisan terhelt vizuális nyomok. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film egy mára letűnt kor kulturális emlékezetének vizuális archívuma. Az emlékezés 

nemcsak tematikusan, de szerkezetileg is működik: a közösségi terek, hangkollázs, alakok 

és motívumok sűrítve reprezentálják az 1980-as évek szocialista Magyarországának 

urbánus kollektív tudatát. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

Az animáció mediális és affektív archívumként működik: testekbe és terekké írt 

történelmi nyomok sorozata. A film nem pusztán reprezentál, hanem újraélhetővé tesz 

egy kollektív érzületet – például a megfigyeltség és a kiúttalanság érzését. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A budapesti gangos bérház a filmben lieu de mémoire-ként, emlékezeti helyként 

működik. A csengő, a bútorszállítás, a szekrény és a Penrose-lépcső szimbolikus 

tárgyként is emlékezeti helyszínekké válnak, amelyeken megtapad a korszak 

abszurditása. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A tér nem semleges háttér, hanem a társadalmi erőviszonyok leképeződése: a zárt, 

kifordított, ellentmondásos terek a szocialista hatalmi struktúrák vizuális kritikájaként 

értelmezhetők. A bérház nem lakóhely, hanem fegyelmező és kontrolláló mikrorendszer. 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki értelmezési rétegek a Vigyázat, lépcső! című filmben 

 

Formaelem Megfigyelések a filmben 

Térhasználat 
Zárt, labirintusszerű tér. A Penrose-lépcső az idő ciklikusságát és a társadalmi mobilitás 

illúzióját fejezi ki. A tér a szabályozott mozgás kudarcait láttatja. 

Testábrázolás 

Gépies, groteszk, gyakran metamorfizált testek: az ember tárggyá válik (pl. kéz 

lámpabúrává, nyelvcsap lámpaégővé), a szatír testében a rendszer erőszakszimbóluma 

testesül meg. 

Időkezelés 
Ciklikus, ismétlődő idő – nincs lineáris előrehaladás. Az ismétlődő mozgássorozatok 

(labda, bútorszállítás) az idő fagyottságát, a változás lehetetlenségét érzékeltetik. 

Mozgásdinamika 
Gépies, repetitív, néha lebegő, álomszerű mozgás. A nézőtér átalakul a néző belső terévé. A 

mozgás a kontroll metaforájaként is értelmezhető (Foucault). 

Felületek / 

anyagszerűség 

Finoman rajzolt, vonalas grafika, éles fekete-fehér kontrasztok, Escher-szerű perspektívák. 

A vonalasság a szigorú társadalmi rend vizuális metaforája, ugyanakkor a stilizációval a 

valóság képlékenységére is utal. 

Hanghasználat 

Montázsszerű hangkulissza: indulók, zajok, szájharmonika, csengő. A zene és zajok nem 

narratív funkciót töltenek be, hanem atmoszférát teremtenek – pszichés reakciókat 

generálnak. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Nincs klasszikus történet. Ismétlődő jelenetek, epizodikus szerkesztés. A jelentések 

hálózatként szerveződnek, nem lineáris történeti ív mentén. A mozgás stilizálódik, rítussá 

válik. 



 110 

11. Zbigniew Rybczyński: Tango (1981) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Tango című filmhez 

 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont a filmre 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

Olyan testbe írt, nem verbalizált, de kollektívan megtapasztalt mozdulatsorokat örökít 

meg (mosás, pelenkázás, takarítás, szerelés), melyeket generációk tanultak és adtak 

tovább. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

Az ismétlődés, rétegződés, szimultaneitás és az egymásra vetülő tér-idő koordináták 

(vizuális palimpszeszt) a kollektív időélmény audiovizuális lenyomatai. A mozgás 

ritmusa és a zártság térpoétikája az emlékezeti szerveződés formái. 

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

Nem narratív traumát, hanem érzéki, testi emlékeket idéz elő: a bezártság érzete, az 

interakció hiánya, a gépiesség és a ritmikus ismétlés révén a néző része lesz az abszurd és 

fullasztó légkörnek. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film dekódolása függ a szocialista mindennapok viselkedésbeli beidegződéseinek 

ismeretétől, a történelmi kontextustól (helyhiány, lakásválság, „buhera”). 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A kelet-európai szocializmus kollektív emlékezetét őrzi: egy letűnt rendszer társadalmi 

rendjét jeleníti meg testeken és tereken keresztül. A tér nemcsak helyszín, hanem a 

hatalom struktúrájának vizuális manifesztációja. 

Aleida Assmann 

(afffektív archívum) 

Affektív és mediális archívumként működik: nem történelmi eseményt reprezentál, 

hanem a kulturálisan öröklött viselkedésmintákat őrzi meg. A kollektív tapasztalat testi 

lenyomatait tárolja és közvetíti. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A szoba maga emlékezeti hely: a társadalmi struktúra, viselkedésminták és kollektív 

tapasztalat egyidejű sűrítménye. A tárgyak, gesztusok és zajok az emlékezés médiumai. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A tér a társadalom leképeződése: zárt, zsúfolt, determinált. A testek saját pályájukon 

mozognak, egymástól függetlenül, interakció nélkül, mintha egy felülről szabályozott 

koreográfia szerint működnének – ez a térproduktív hatalom láthatóvá tétele. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Tango című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések a filmben 

Térhasználat 
Zárt szoba, egyetlen bejárattal – mégis labirintus-szerű tér. Az egyének nem hatnak 

egymásra, a tér nem közös, hanem párhuzamosan megosztott.  

Testábrázolás 
A testek gépiesek, automatizáltak, funkcionális mozdulataikra redukálódnak. Elvész a 

szubjektum a társadalmi szerep mögött. 

Időkezelés 
Nem lineáris, hanem ciklikus, repetitív és szimultán. Minden karakter saját időpályán 

mozog, amely sosem lépi át más szereplő idejét. Idő helyett ritmus van. 

Mozgásdinamika 
Koreografált, loopolt, gépies. Minden mozgás determinált és lezárt, nincs fejlődés, nincs 

cselekvés, csak habitualizált mozgásminták. 

Felületek / 

anyagszerűség 

Dokumentarista stílus, így minden figyelem a mozgásra, a koreográfiára irányul. A felület 

nem traumatizált, de az ismétlés traumája jelen van. 

Hanghasználat 
A tangózene ritmikája tartja össze az egész koreográfiát, míg a diegetikus hangok testi 

jelenlétet és intenzitást adnak. A hangok palimpszeszt-szerűen rétegződnek. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Nincs klasszikus narratíva. A formai szerveződés mozgás-alapú, affektív és ritmikus, nem 

kauzális. Az ismétlődés és telítődés révén az idő végül „kiürül”, és egyfajta vizuális 

káoszba torkollik. 

 

 

  

 



 111 

12. Avo Paistik: Vasárnap (1977) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Vasárnap című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A légy mint túlélő kép: emlékeztet az élő és mesterséges határának átlépésére. A testhez 

kötött gépi rutin affektív lenyomat, a szovjet biopolitika örökségeként értelmezhető. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 
Az idő strukturálása ciklikus, a tér heterotopikus (belső = kontrollált, külső = szimulált).  

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 
A gépekkel történő testkezelés, etetés, öltöztetés vizuálisan is traumatizáló. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film a szovjet propaganda és a nyugati reklámnyelv vizuális hibridjét használja – 

dekódolásához ismerni kell a hidegháborús kulturális ikonográfiát, valamint a Pink Floyd 

kritikai popkultúráját. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A szovjet ember eszményének és biopolitikai szabályozottságának kollektív emléke 

formálódik meg. Az egyéniség kiüresedésének, a szabadság imitációjának emlékezeti 

mátrixa. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 
A film affektív és mediális archívumként működik. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 
Az ágy, a karosszék, az autó, a vetített táj, az édenkert – mind emlékezeti helyek. 

Henri Lefebvre 

(társadalmi tér) 

A belső tér ideológiailag megszerkesztett hatalmi tér, ahol az idő, test és cselekvés teljes 

szabályozás alatt áll. A szimulált külső természet is hatalmi struktúrák szerint szervezett 

heterotópia. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Vasárnap című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 
Zárt belső tér – kontrollált hatalmi tér; a külső természet csak képernyőn jelenik meg – 

szimuláció. 

Testábrázolás 
Tárgyiasított test; a főszereplő nem önálló cselekvő, hanem automatizált alany, groteszk és 

dehumanizált módon. 

Időkezelés Ciklikus: a nap strukturált ritmusban zajlik, az elején és végén azonos szituációval. 

Mozgásdinamika Repetitív, gépies mozgás – a test és a tér egymást tükröző mechanikus szerkezetek. 

Felületek / 

anyagszerűség 

Tiszta vonalú, sima grafika, karikaturisztikus karakter. A természet élénk színei a valóság 

szimulációját és hamisságát jelölik. 

Hanghasználat 
A Pink Floyd Money című dala – kapitalizmus-kritika, ugyanakkor ritmikai párhuzamot 

alkot a gépies mozgással; nincs dialógus – a zene és a hangkulissza viszi a narratívát. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Keretes szerkezet: a film a nap felépítésére épül. Az idő zárt ciklus. Az érzéki ív a testi 

gépesítés és az illúziók leleplezése között húzódik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 112 

13. Jiří Barta: Lemezlovas (1980) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Lemezlovas című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A tárgyi világ túlélő képként működik: affektív lenyomatai a normalizációs korszak 

tárgykultúrájának.  

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

A film strukturális szervezőelve a kör. Az idő ciklikus, térábrázolása metonimikusan 

építkezik. Az emlékezés vizuális fragmentumokon és formai redundancián keresztül 

történik. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

A karcos, kopott textúrák, az arc öregedése, az ismétlődő tabletta-bevétel testi, szorongató 

érzéseket vált ki. Az automatizáltságban megjelenő monotonitás affektív diszkomfortot 

generál. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A dekódoláshoz szükséges a szocialista konzumkultúra és a nyugati nosztalgia közötti 

feszültség ismerete. A vizuális nosztalgia és a kritikai távolság kettősségét kell felismerni. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film kulturális emléke a szocialista Kelet és a vágyott Nyugat közötti ideológiai 

feszültség. A DJ a nyugati életforma közvetítője, de csak formálisan – valójában a 

rendszer foglya. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film mediális archívumként működik: összegyűjti, rendszerezi és metonimikusan 

újrarendezi a szocialista tárgykultúra elemeit. Az animációs forma archívummá alakítja 

az érzéki valóságot. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 
A lemez, tabletta, reklámtárgyak mind a korszak ikonikus emlékezeti helyei. 

Henri Lefebvre 

(társadalmi tér) 

A tér szegmentált városi struktúra – az autóút és a DJ munkahelye a fogyasztásra 

kihegyezett, gépies társadalmi tér metaforái. A tér élménye kizárólag tárgyakon keresztül 

közvetített. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Lemezlovas című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 
Zárt, metonimikus, tárgyakból álló tér. A világ nem tájként, hanem jelek halmazaként 

jelenik meg. 

Testábrázolás 
A test sosem jelenik meg teljes egészében – csak részleteiben vagy tárgyakon keresztül. 

Ez a részlegesség az identitás dekonstrukcióját jelzi. 

Időkezelés 
Ciklikus, ismétlődő. A nap körkörös szerkezetű – a tabletta bevétele a nap kezdete és 

vége.  

Mozgásdinamika Gépies, automatikus. Az alany mozgásai koreografált aktusok.  

Felületek / 

anyagszerűség 
Az elhasználódás, az idő romboló hatása megjelenik a kép textúráján. 

Hanghasználat 
A különböző zenei stílusok a társadalmi rétegződést, életmódokat idézik fel. A zene 

metonimikus kódolója a kulturális vágyaknak. 

Narratíva / elbeszélés 
Történet helyett tárgyak és motívumok láncolata. A lemez mint vizuális és időbeli 

tengely. Nincs klasszikus történetív, inkább tapasztalati-képi sorozat. 

 

 

  

 

 

 

 



 113 

14. Priit Pärn: Reggeli a szabadban (1988) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Reggeli a szabadban című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A groteszk testábrázolás, a különböző struktúrájú terek (bolt, hivatal, lakás) a késő-

szocialista tapasztalat hordozói.  

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

Az időcsapdák (várakozás, sorbanállás), valamint a mozgás és mozdulatlanság kontrasztja 

(pl. Manet-kép kimerevített jelenete), a téridő állandó visszabillenése és elakadása a 

kollektív múlt beidegződéseit idézik meg. 

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

A karcos, gyűrött látvány, valamint a nyomasztó hangkulissza szorongást vált ki. A 

fizikai érzékelés szintjén idézi fel a rendszer nyomasztó jelenlétét – nem emlékezni tanít, 

hanem érzékeltet. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A dekódoláshoz szükséges a kelet-európai szocialista mindennapok ismerete 

(hiánygazdaság, bürokrácia útvesztői, korrupció). A film számos referenciája (Manet-

parafrázis, Gainsbourg-idézet, öltöny feketepiaci beszerzése) intertextuális és kulturális 

háttértudást igényel, ugyanakkor érzelmi síkon szélesebb közönség számára is működik. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film a késő-szocializmus kulturális emlékét formálja meg: nem a politikai 

eseménytörténetre, hanem a mindennapi létezés mikrotraumáira fókuszál. A hétköznapi 

túlélési taktikák kollektív emlékezetbe ágyazódnak. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film affektív és mediális archívumként működik: vizuálisan és hangban is sűríti a 

szocialista hétköznapok atmoszféráját. Nemcsak megőriz, hanem újraértelmez – 

különösen a Manet-kép újrajátszásával, ami a szabadság vágyának archív pillanatává 

válik. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A Reggeli a szabadban c. festmény parafrázisa emlékezeti hely: vizuális sűrítménye a 

közösen megélt, de soha el nem ért szabadság képzetének. A közösségi aktus térben és 

időben is kiemelkedik a hétköznapokból, miközben azok fonákját tükrözi. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A film terei hatalmi viszonyokat jelenítenek meg: a hivatal labirintusa, a zsúfolt busz, az 

üres bolt, a nyilvános terek uniformizáltsága a tér kontrolláltságát példázzák. A 

vágyképek (Georg lakása) a tér taktikával való újraértelmezését mutatják. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Reggeli a szabadban című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 
A terek kontrolláltak, a természet használata is adminisztratív engedélyhez kötött. A reggeli 

nyitott, de ideiglenes térben történik – a szabadság szimulációja. 

Testábrázolás 

A testek törődöttek, elhasználtak. Az identitás a testen keresztül torzul: az arc letörlődik, 

újrarajzolódik, a test zsugorodik (Eduard), eszközzé válik (Anna). A test a túlélés tétje és 

terepe. 

Időkezelés 
Az idő lineáris, de olykor csapdává válik (ismétlődő jelenetek, visszatérő motívumok, 

kimerevített pillanatok – pl. Manet-kép).  

Mozgásdinamika 
A szereplők kapkodnak, rohannak, majd elakadnak, végül megnyugszanak. A test és tér 

kapcsolatát a fizikai nehézség, az erőltetett haladás határozza meg. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A rajzolt felületek karcosak, gyűröttek, kopottak. A vizualitás az elhasználódás érzését kelti, 

a trauma nyomaként jelenik meg. Georg lakásának festményszerű, sima felületei 

kontrasztban állnak ezzel, a vágyott világ simasága szemben a valóság roncsoltságával. 

Hanghasználat 

A zene expresszív: groteszk, nyomasztó vagy épp ironikusan idilli (pl. Bach + erotikus 

suttogás). A beszéd hiánya (a szereplők nem beszélnek) fokozza az elidegenedést. A 

hangréteg erőteljesen ellenpontozza vagy kiegészíti a képeket. 

Narratíva / 

elbeszélés 

A film epizodikus szerkezetű, öt részre tagolt, példázatszerű epizódokból áll. A Manet-

festmény újrajátszása szimbolikus zárásként működik, amely összefogja az epizódokat, és 

visszamenőleg is értelmezi őket. 



 114 

 15. Igor Kovaljov: A felesége egy tyúk (1989) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések A felesége egy tyúk című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

Affektív lenyomatokat hordoz az identitás és kapcsolat megbomlásáról. A tyúk jellegű 

feleség traumatikus társadalmi konvencióként hat. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

 

A főhős lelkivilága strukturálja a cselekményt. A tér zárt, klausztrofób: a lakás belső terei 

az elidegenedés színterei. Az idő epizodikus, repetitív, álomszerű – mintha egy mentális 

archívumban mozognánk. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

A film látványa erőteljesen affektív: a groteszk testek, torz mozgások, nyomasztó színek 

és a fokozódó szorongás testi válaszreakciókat váltanak ki. Nem az empátia, hanem a 

viszolygás és az egzisztenciális szorongás a domináns érzés. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A dekódolás kulturális kompetenciát feltételez: a patriarchális dominancia és a női test 

dehumanizálása is kiolvasható. A látogató karaktere a besúgó típusjegyeit hordozza. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film nem közvetít konkrét történelmi-kulturális emléket, de létrehoz egy affektív 

emlékvilágot. A kollektív tapasztalat – az elidegenedett, egymás mellett élő, 

kommunikálni képtelen emberek képe – kulturális emlékezetté válik. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film mediális archívumként működik: az animáció eszköztára a poszt-totalitárius 

mentális állapotok lenyomata. A történet, mint egy emléktöredék, lebeg az 

értelmezhetőség határán. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A lakás a mindennapok színtere, amely az elidegenedés, zártság és kontroll 

emlékezetének tere. A konyha, az étkezőasztal és a közös tér a párkapcsolati szétesés 

vizuális lenyomataivá válnak. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A film tere rendkívül kontrollált és ideológiailag telített: a zárt lakás mint a 

kiszolgáltatottság mikrokozmosza jelenik meg. A térélmény nyomasztó: nincsenek 

ablakok a külvilágra, a benti tér a pszichés leépülés színtere. A „privát tér” a hatalom és 

identitás széttöredezésének terepe. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek A felesége egy tyúk című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 
A film zárt, belső terekben játszódik – lakás, lépcsőház. Ezek a terek fülledtek, fojtogatók: 

szimbolikusan is a bezártság, a kapcsolat kiüresedésének terei. 

Testábrázolás 
A feleség szó szerint tyúkká válik, a férfj mozdulatai infantilisek. A testek a belső 

állapotok kifejezői: elfojtás, megszégyenülés. 

Időkezelés 
Az események egymásba csúsznak, mintha a főszereplő emlékeiben vagy hallucinációiban 

járnánk. Az idő észlelése elbizonytalanító. 

Mozgásdinamika 
A karakterek mozgása gyakran karikaturisztikus, teátrális. Egyes jelenetekben visszatérő, 

repetitív minták jelennek meg.  

Felületek / 

anyagszerűség 

A színek tompák, komorak. A látványvilág karcolt, nyers hatású, anyagszerű. A 

nosztalgikus hatás rossz érzéssel társul. 

Hanghasználat 
A hangkulissza zörejekből áll, a lemezjátszón lejátszott diegetikus (a cselekménybe 

ágyazott) zene folyamatos, és nyugtalanító. 

Narratíva / 

elbeszélés 

A film nem lineáris narratívát követ: inkább egy pszichés folyamat, egy fokozatos 

széthullás lenyomata. Az elbeszélés inkább szimbolikus, mint cselekményközpontú. 

 

 

  

 



 115 

16. Priit Pärn: A háromszög (1982) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések A háromszög című filmhez 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A diszfunkcionális kapcsolatok, a férfi identitás leépülése és a repetitív vágystruktúrák 

olyan affektív lenyomatokat képeznek, amelyek a szocialista rendszerből „örökölt” 

érzelmi mintázatoka rezonálnak. A női test kollázsszerű megjelenítése is a töredezett, 

örökölt női identitástörténetek lenyomata. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

A film térszerkezete statikus és zárt: a konyha keretezi a történetet. A sűrűn egymásra 

montírozott képek (a szereplők színeváltozása a lelkiállapotuk alapján) az idő 

fragmentált, nem-lineáris természetét jelenítik meg. A mozgás koreografált, groteszk és 

túlzó. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

A testek eltorzulása, az evés, éhezés, főzés gesztusai, a fizikai kontaktus abszurditása 

erőteljes affektív hatással bírnak. Egyszerre komikus és szánalmas. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A szovjet és kelet-európai közeg ismerete (a férfiak passzív szerepe, a női gondoskodás 

elvárása), a kollázstechnika jelentésgazdagságának értése, a szappanopera mint forma 

parodisztikus használata aktiválják a néző emlékezetét és társadalmi tudását. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film kollektív emlékezeti mintázatot közvetít a kapcsolatok és a nemi szerepek 

válságáról. Az ismétlődő helyzetek és motívumok egy patriarchális társadalom köré 

szerveződnek. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film mediális archívumként működik: stilizált képeken, globális ikonográfián, 

testmetaforákon keresztül őrzi és közvetíti a késő-szocialista hétköznapiság érzelmi 

tapasztalatát. A tárgyak (tej, cigaretta, fazék, libanyak) a kulturális tudattalan tárgyai. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

Az étel, a főzés, az evés ismétlődő jelenetei emlékezeti helyként működnek: a vágy, a 

szerepek, a viszonyok köré szerveződnek. A banális objektumok az elnyomott történeti 

tapasztalatok hordozóivá válnak.  

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A lakás tere hatalmi térként van megszerkesztve: a férfi uralja az olvasás (tudás), a nő a 

főzés (gondoskodás) terét. Eduard megjelenése megbontja ezt a status quót, de az új 

dinamika is hamar kiüresedik. A testek térbeli viszonya a hatalmi hierarchiák és 

vágyviszonyok reprezentációja. 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek A háromszög című filmben 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 

A tér stagnál, nem történik benne átrendeződés. A zártság a kapcsolat bezártságát is tükrözi, 

a változás illúzió marad. A másik lakás konyhabelsője, a benne megjelenített szereplők 

felállása is ugyanolyan. 

Testábrázolás 

Julia arca folyamatosan változik, fragmentálódik – ez a vágy alakulásának, 

elbizonytalanodásának és a női identitás megalkotottságának vizuális kifejezése. A férfiak 

infantilizáltak, passzívak. 

Időkezelés 
Ismétlődő, ciklikus szerkezet. A film kezdő és záró kompozíciói nagyon hasonlók. Nincs 

fejlődés, csak ismétlődés: zárt időstruktúra. 

Mozgásdinamika 
Korlátozott, koreografált mozgások. A szereplők mozdulatai stilizáltak, repetitívek (pl. az 

orrtúrás, az evés). Ezek a mozdulatok szinte automatizáltak. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A film karcos, szándékoltan rusztikus rajztechnikája, a fakó tónusok és textúrák a romlás és 

elhasználódás érzését keltik. A szereplők divatmagazinból kivágott arca, a Marlboro doboza 

utalás a fogyasztói esztétika behatolására. 

Hanghasználat 

A zene (tangó) ironikus: a szenvedélyes hangkulissza groteszk kontrasztban áll a valódi 

érzelmi ürességgel. A szereplők csak egymás nevét ismételgetik – a nyelv kiüresedik, a 

kommunikáció elakad. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Ciklikus történet: szerelmi háromszög, újrakezdés, kudarc. A történet nem egyéni 

fejlődésívet, hanem kollektív mintázatot ír le. A vágy dinamizmusa mindig ugyanabba az 

érzelmi zsákutcába torkollik. Az ismétlődő motívumok ironikus, szatirikus szerveződésben 

jelennek meg. 



 116 

 17. Szoboszlay Péter: Rend a házban (1970) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Rend a házban című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A házmester karaktere kelet-európai archetipikus figura: az önkéntes felügyelő, a 

kisember, aki identitását a hatalom szolgálatában leli meg. A rendfétis groteszk képei 

(kukákból emelt falak, emberből összerakott épület, egyforma emeletek) túlélő képként 

funkcionálnak, kollektív emlékezeti lenyomatokként, melyek a hatalom vizuális 

örökségét archiválják. 

Astrid Erll 

(emlékezeti formák) 

A film szigorúan strukturált térszervezése egy mechanikusan működő társadalmi 

emlékezetformát alkot. A tér a társadalmi viszonyok beágyazódásának vizuális formája 

lesz. 

Jill Bennett 

(érzéki trauma) 

A házmester kő-textúrájú teste, és a szabályozott tér szorongáskeltő, diszkomfortos 

affektív hatást váltanak ki. A kontroll, amely elvileg rendet teremt, testi fenyegetéssé 

válik a néző számára. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film értelmezéséhez szükséges a kelet-európai hatalomgyakorlás és a szocialista 

hétköznapok ismerete. A gangos bérház mint kulturális emlékezeti tér, és a házmester 

mint típusfigura az egyéni tapasztalatokon alapuló kollektív emlékezeti aktivációt 

mozdítja elő. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

Egy egész korszak – a késői államszocializmus – kulturális emlékezetét sűríti. A rend és a 

fegyelem ideológiája, az elnyomás racionalizálása és a lakótér mint hatalmi mikromodell 

a történelmi tapasztalat vizuális újrakódolásává válik. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film mediális archívummá válik: a tusrajz monokróm textúrája, a sűrített tér és az 

abszurd jelenetek az autoriter rendérzékelés mentális lenyomatait rögzítik. A házmester 

víziója affektív térmodell is. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A ház, a körfolyosó, a kuka, a lakásajtók, az atlaszok mint kapuőrzők – mind emlékezeti 

helyekké válnak. Nem konkrét helyeket idéznek, hanem archetipikus kelet-európai 

lakótereket, amelyekben a hatalom testközelivé válik. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A bérház panoptikus, hierarchikusan szerkesztett tere a hatalom térbeli megszervezésének 

példája: a házmester centrális pozícióból kontrollálja az összes emeletet, a rend terétől a 

szabadság terei kizáródnak. A tér nem semleges: a hatalom topológiája. 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Rend a házban című filmben 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 

A film zárt, szimmetrikus, panoptikus térben játszódik. A bérház szerkezete 

megfigyelhetőséget és hierarchiát teremt. A tér felosztása társadalmi rendként működik, 

ahol minden embernek kijelölt pozíciója van. 

Testábrázolás 
A házmester kő-jellegű testet kap, egybeolvad az általa felügyelt házzal. A testek és a terek 

szimbiózisban léteznek, ami a hatalom és az individuum ontológiai keveredését jelenti. 

Időkezelés 

A film ciklikus és ismétlődő időszerkezettel él: a rendet nap mint nap újra és újra meg kell 

teremteni. Az idő nem fejlődés, hanem monoton visszatérés. Ez Foucault időbeli 

fegyelmezési modelljének vizuális leképeződése. 

Mozgásdinamika 
A mozgások repetitívek, gépiesek: a házmester mozdulatai rítusokként térnek vissza. A 

lakók passzívak. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A tusrajz monokróm és érdes: a textúra mechanikus, merev, hideg, szemben a főcímben 

látható színes akvarellek szabadságot sugárzó fluiditásával. A vizualitásban is az 

ellenőrzöttség és az ellenállás kódjai állnak szemben. 

Hanghasználat 
A házmester monológja uralja a hangsávot, nyelvileg teremti meg a rendet. A beszéd nem 

narrál, hanem igazság-rituáléként működik – hatalmi aktusként. 

Narratíva / 

elbeszélés 

A film nem hagyományos narratív struktúrát követ: a jelenetek groteszk víziók, metaforák 

sorozataként épülnek fel. Az elbeszélés parabolikus és vizuálisan allegorikus, érzéki–

logikai íve a hatalom működésének dehumanizáló folyamata. 



 117 

18. Szoboszlay Péter: Hé, te! (1976) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Hé, te! című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

Nem történeti, hanem testi-affektív módon őrzi a diktatúra tapasztalatát. A film 

utóemlékezet-örökségként működik azok számára, akik maguk nem éltek totalitárius 

rendszerben, de affektív szinten újraélhetik annak atmoszféráját. 

Astrid Erll  

(emlékezeti formák) 

Szerkezetét szakaszokra tagolt formai ritmus határozza meg: expozíció – bezáródás – 

rombolás – kitörés – üldözés. A tér (kockaszoba) fokozatosan deformálódik, az idő 

belassul, majd felgyorsul, a mozgás szélsőségessé válik. E formai megoldások az 

emlékezeti torzulás és a trauma spirális szerkezetét modellezik. 

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

A stilizált, deformált emberalak, a zárt tér, az arányváltások és az arctalan hang 

nyugtalanságot, szorongást, klausztrofóbiát váltanak ki. A néző nem értelmez, hanem testi 

reakciókon keresztül kapcsolódik a filmhez: a vizualitás affektív tapasztalattá válik. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film olvasása feltételezi a késő szocialista ideológiák, a mindennapi elnyomás 

mechanizmusainak ismeretét. A néző emlékezetét aktiválja a szűk tér, a szimbólumok, az 

agresszió fokozódása, és ezzel a történeti tapasztalatok emocionális újraértelmezésére 

késztet. 

Jan Assmann  

(kulturális emlékezet) 

Az államszocializmus hétköznapjainak affektív lenyomatát őrzi. Nem konkrét 

eseményeket idéz meg, hanem a hatalom beszivárgásának, a paranoia, a bezártság, az 

önellenőrzés kultúrájának kollektív érzésvilágát – ez a kulturális emlékezet vizuális 

sűrítménye. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

Nem narratív módon rögzít emléket, hanem érzéki-affektív térként működik. A társadalmi 

erőszak tapasztalatát testbe és térbe kódolja. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A kockaszoba emlékezeti hellyé válik: a bezártság, a megfigyeltség, a paranoia tereként 

működik. A tárgyak (szekrény, festmény, lepke) a hatalommal való konfrontáció 

mediatizált pontjai. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A film tere ideologikus módon konstruált: a négyzetes szoba a hatalom által kijelölt 

alanyiság terévé válik. A tér nemcsak zárt, hanem állandóan változik, torzul, így a néző is 

elveszíti térbeli stabilitását – ez a hatalom destabilizáló erejének formai leképezése. 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Hé, te! című filmben 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 

A tér zárt, de geometrikusan egyszerű – egy kocka, amely a pszichés elszigeteltség és az 

önreflexió tere. A kocka egyszerre menedék és börtön, az önmagára záródó hatalom 

ideologikus tere, amelyből a főszereplő nem menekülhet, csak agresszióval törhet ki. 

Testábrázolás 

A főalak fokozatosan torzul, az arányok irreálisak, a test nem realista, hanem affektív 

szimbólum. A végén már árnyékká stilizált figura – ez a pszichés szétesés vizuális 

allegóriája. A test a hatalom belsővé válásának médiuma. 

Időkezelés 

Az idő ciklikus és fokozatosan gyorsuló: nincs hagyományos időrend, hanem 

feszültségépítés, majd erőszakos kitörés határozza meg az időérzéket. A lezárás nem lezár, 

hanem újraindítja a traumát (a szereplő árnyéka elől fut, de nem szabadul). 

Mozgásdinamika 
A mozgás stilizált, szaggatott, kevés fázisból áll. Az emberalak mozgása pantomimszerű, 

amely a pszichés állapot fázisait, és az indulatait érzékelteti. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A képi világ rajzos, fekete-fehér, monokróm, erőteljes kontúrokkal. A felületek karcosak, 

szikárak, a rajzosság mentális állapotot tükröz, nem naturalista ábrázolást. A tusvonalak 

emlékezeti nyomok, amelyek a traumát rajzolják körbe. 

Hanghasználat 

A hangsáv zörejekre, artikulálatlan hangokra, emberi kiáltásokra épül. A free jazz motívum 

a lepke jelenetében kiemeli a szabadság illúzióját. A hang nem illusztrál, hanem feszültséget 

kelt. 

Narratíva / 

elbeszélés 

Nincs klasszikus történet – allegorikus dramaturgia van. A film fokozódásra, deformációra, 

belső feszültségre épül. Logikailag zárt, de érzelmileg nyitott parabola. 



 118 

19. Joško Marušić: Halszem (1980) 

 

I. Emlékezeti keret – Elméleti megközelítések a Halszem című filmhez 
 

Elméleti nézőpont Alkalmazott szempont 

Marianne Hirsch 

(utóemlékezet) 

A kihalt falu, a gyermekek lemészárlása, a halak inváziója olyan affektív lenyomatokat 

hoz létre, amelyek nemcsak rögzítik, hanem testileg újraérzékeltetik a trauma 

tapasztalatát. A film előrevetíti (proleptikus módon) a délszláv háború során 

bekövetkezett népirtását – így utóemlékezet-örökséggé válik. 

Astrid Erll  

(emlékezeti formák) 

A film térbeli fordulatra épül: a tengerből érkező halak megszállják a falut. Az idő az 

éjszakai támadás alatt besűrűsödik, reggel kimerevedik. Ez nemcsak keretezi az 

emlékezést, hanem feszültséget generál. 

Jill Bennett  

(érzéki trauma) 

Az óriási halak, az öldöklés naturalista ábrázolása és a megszentségtelenített otthon erős 

testi-affektív reakciót vált ki: undort, feszültséget, félelmet. A néző fizikai reakciókon 

keresztül „emlékezik”. 

Annette Kuhn 

(kulturális 

kompetencia) 

A film dekódolása kulturális ismeretet igényel: a nézőnek tudnia kell a jugoszláv 

kontextusról (halászfalu, patriarchális szerepek, háború), hogy felismerje az emlékezet 

kulturális rétegeit. A vizuális etnográfia (tárgyak, ruházat, rítusok) aktiválja a regionális 

és generációs emlékezetet. 

Jan Assmann 

(kulturális emlékezet) 

A film a horvát tengerparti halászközösség vizuális kódjain keresztül örökíti tovább egy 

korszak emlékezetét. Az eszközök (petróleumlámpa, fejkendő, cigaretta, csónak) egy 

konkrét társadalmi rend emléktárgyai, amelyek a kollektív emlékezet végességét 

tematizálják. 

Aleida Assmann 

(affektív archívum) 

A film vizuálisan archiválja az erőszakot. A kiürült falu képei affektív és mediális 

lenyomatként tárolják a kollektív félelem és kiszolgáltatottság tapasztalatát. 

Pierre Nora 

(emlékezeti helyek) 

A falu, az utca, a szoba, a használati tárgyak, az öltözet emlékezeti helyekként működnek 

– nemcsak topográfiai értelemben, hanem kulturális és identitásbeli lenyomatként is. 

Henri Lefebvre 

(tértermelés) 

A film a tenger és a szárazföld közti hatalmi viszonyokat fordítja meg. A patriarchális 

térhasználat (férfiak a tengeren, nők otthon) összeomlik. Az ember uralta környezet a 

megtorlás színterévé válik. A teret újrarendezi az erőszak. 

 

 

II. Forma és struktúra – Érzéki elemzési rétegek a Halszem című filmben 
 

Formaelem Megfigyelések 

Térhasználat 

A falu zárt, labirintikus szerkezete az emberi kontrollt szimbolizálja, amelyet a tenger áttör. 

A hatalmi viszonyokat a tér inváziója írja át: a természet visszaveszi, amit az ember 

kisajátított. 

Testábrázolás 
A halak ábrázolása horrorisztikus és elidegenítő hatású. Az emberek mechanikus, stilizált 

mozgásai a társadalmi konformitást hangsúlyozzák.  

Időkezelés 

A történet egyetlen éjszaka alatt játszódik, zárt, lineáris időkeretben. Az éj-nap struktúra 

szimbolikus: a sötétség alatt bontakozik ki a trauma, a reggel nem feloldás, hanem 

emlékezetvesztés. Az idő kimerevített tapasztalattá válik a végső ürességben. 

Mozgásdinamika 
A halászok mozgása nyugodt és ciklikus, a halaké szervezett és erőszakos. Mindkettő a 

gyilkolás egy formája. 

Felületek / 

anyagszerűség 

A képek kontrasztosak, a kontúrok markánsak. Az expresszív vizualitás összhangban van a 

cselekmény sokkoló jellegével. 

Hanghasználat 
Tomislav Simović csellóra írt zenéje expresszív. Helyettesítik a nyelvet, a zörejeket, és 

érzéki-érzelmi választ generál.  

Narratíva / 

elbeszélés 

Klasszikus elbeszélés, narratív minimalizmus jellemzi. A képek lineáris sorrendben követik 

egymást. A forma cselekménycentrikus. 

 

 



 119 

MESTERMUNKA 

 

Nemi egyenlőtlenségek a rajzfilmgyártásban 

 

A keleti blokk animációs filmgyártásában feltűnően alacsony volt a női rendezők 

száma. Ennek oka nemcsak a nemi arányok egyenlőtlenségében keresendő, hanem mélyen 

strukturált intézményi, kulturális és ideológiai folyamatokban. A legtöbb országban a 

rajzfilmstúdiók állami kulturális vállalatként működtek, erősen hierarchizált szerkezettel. A 

rendezői pozíció eléréséhez intézményes hatalom, presztízs, belső kapcsolati háló kellett, és 

ezekhez a nők rendszerint nem fértek hozzá. A rendezői pozíciót nemcsak tehetség, hanem 

státusz, korábbi filmes munka vagy politikai kapcsolatrendszer alapozta meg. A férfiak uralta 

filmes szakma a nőket inkább illusztrátori, tervezői, esetleg dramaturgiai feladatokra tartotta 

alkalmasnak – de nem autonóm alkotásra. A rendszer formálisan egyenlőséget hirdetett, de 

facto viszont fenntartotta a nemi hierarchiát – főleg a presztízspozíciókban. 

A rendezők legtöbbször iparművészeti, képzőművészeti vagy filmfőiskolai képzésen 

keresztül kerültek a pályára. Ezek az intézmények aránytalanul kevés női hallgatót vettek fel a 

rendezői és animátori szakirányokra, a nők gyakran alkalmazott művészeti pályára 

orientálódtak: plakát-, díszlet- vagy bábtervezés, könyvillusztráció. A szocializációs minták – 

még a hivatalosan emancipációra építő rendszerekben is – reprodukálták a „férfi–alkotó, nő–

kivitelező” szerepelrendezést. A rendezés nemcsak kreatív, hanem irányító, szervező, 

„parancsnoki” szerep volt – ami a korban a férfiassághoz kapcsolt tulajdonságokat követelte 

meg (tekintély, határozottság, „vizionáriusi” attitűd). A kivitelezői munkakörökbe rendszerint 

„ügyeskezű”, „precíz”, „türelmes”, „szorgos” alkalmazottak jelentkezését várták, ezeket a 

tulajdonságokat viszont a nőkhöz társították. A női alkotók gyakran háttérbe szorultak, vagy 

társalkotóként sem kaptak rendezői kreditet. Az a kevés női alkotó, aki a rendszerben 

dolgozott (pl. háttérfestőként vagy figuratervezőként), nem jutott át az intézményi 

üvegplafonon. Míg a rendezői pozícióban kevés nőit találunk, számos nő vett részt az 

animációs filmkészítés különböző fázisaiban: kihúzás, kifestés, fázisrajzolás, háttértervezés, 

bábkészítés. Ezek a munkakörök nem jártak nyilvános szerzőségi státusszal, ami által a női 

jelenlét strukturálisan láthatatlan maradt. Mivel a kollektív munka során a rendező viszi el a 

szerzőséget, a kulturális emlékezetből kiíródtak azok, akik a képeket valójában megalkották. 

A kifestő-kihúzó láthatatlan és névtelen munkaerő volt a gyártásban, úgynevezett 

háttériparos. A „középkáderek” többsége nő volt. A kifestőknek gyorsan kellett dolgozniuk, 

hogy a festék ne hagyjon csíkokat, esetenként hajnalban, nagy melegek idején (hiszen a 

légkondicionálás még nem létezett). Gyakran dolgoztak dupla műszakban, hogy tartsák a 

határidőket. A por és a légmozgás kiküszöbölésére zárt ablakokkal dolgoztak, így a hőség és a 

páratartalom nemcsak a munkakörülményeket tette kellemetlenné, hanem a festékréteget is 

megrongálta: az vagy megolvadt, vagy lepattogzott. A korszak ipari gyakorlatára jellemző 

módon nem alkalmaztak megfelelő munkavédelmi felszerelést: a kifestőnők rendszerint 

maszk nélkül dolgoztak, így közvetlenül belélegezték a festékekből párolgó oldószereket, 

amiből sokuknak egészségügyi problémája származott. Egyszerre csak egy színt lehetett 

felvinni, majd mintegy három órára száradni tették a cellt. A jelenettől függően egy cellen 

akár húsz szín is szerepelhetett. Hogy melyik testrésznek, ruhadarabnak milyen a színe, a terv 

számokkal jelezte. Az egységes festékeknek köszönhetően tehát függetlenül attól, hogy ki és 

hol készítette, mindig egyformáknak kellett lenniük. Ez a szem számára megerőltető, 

fantáziátlan, monoton és precizitást igénylő munka a legalacsonyabb bérezésű volt a 

rajzfilmgyártás folyamatában. A kifestők darabbérért dolgoztak. 

1972-ben a Magyar Képzőművészeti Főiskolán, illetőleg a Magyar Iparművészeti 

Főiskola tipográfiai tanszékén az 1972/73-as tanévtől már rajzfilmes animációs speciális 

kollégiumot hirdettek. Ekkortól a budapesti képző- és iparművészeti szakközépiskola, 



 120 

valamint a szegedi művészeti szakközépiskola is képzett – a Művelődésügyi Minisztérium 

engedélye alapján – rajzfilmes középkádereket (fázis-, kulcsrajzoló, kihúzó-kifestő fiatalokat). 

Klingl Béla animációs rendező így emlékszik vissza: „Papíron rajzoltunk világítóasztalon, 

fázisoltunk, utána áthúzták cellre, ahol átrajzolták, majd a kifestő lányok kifestették hátul 

festékkel kockáról kockára. Ennél lélektelenebb munkát nem ismerek, mint a fázisrajzolás és 

a cellek kifestése, amitől a számítógép megszabadított minket.” 

Az állami filmstúdiók megszűnése és a digitális korszak kezdete egybeesett. A 

rendszerváltást követően a stúdiókban tömeges elbocsájtások voltak. A kifestő szakma 

korábbi formájában megszűnt, a kifestők számítógépen, képernyők előtt dolgoznak. Számuk 

jelentősen csökkent, a gépek teljesítményének köszönhetően. Munkájuk a szemétbe került, 

több millió cell-lapot semmisítettek meg a stúdiók felszámolásakor. A több generációnyi 

kifestő különböző túlélési stratégiákat volt kénytelen választani. Aki nyugdíjazás előtt állt, 

kikönyörgött még néhány hónapot a munkáltatótól; aki rugalmasan viszonyult az új 

technikához, beletanult a számítógépes kifestésbe; akinek legelső munkahelye volt a 

rajzfilmstúdió, pályát váltott, szakmát tanult. Mivel a kifestéshez elég volt a szakvégzettség 

nélküli érettségi, sokan már nem fiatalon kerültek kényszerpályára. Így lett belőlük bolti 

eladó, dajka, beteggondozó.  

Mestermunkám fontos részét képezi a Pannónia Filmstúdió egykori kifestőnőivel 

készített interjúsorozat76. Az alanyok között van olyan, akiből később gyártásvezető lett, van, 

aki csak néhány évet dolgozott ott, rögtön az érettségi után, és van, aki megpróbálkozott a 

digitális kifestéssel. Sokuk szeretett volna képzőművészeti pályát választani, de vagy nem 

jutott be a Főiskolára, vagy imponált neki, hogy egyetem helyett munkába állhat, anyagilag 

függetlenedhet a szüleitől. Vannak köztük barátnők, és olyanok, akik nem ismerték egymást. 

A tapasztalatok vegyesek, közös érintkezési pontokkal. Abban megegyeznek, hogy 

mindannyian életük legjobb munkahelyeként tartják számon a Pannónia Filmstúdiót. 

Legtöbbjüknek azóta sem sikerült igényeinek megfelelő és képességeihez méltó munkahelyet 

találni.  

 

 

A kifestőnő (szamizdat) 

 

A mestermunka médiumaként a szamizdat formátumát választottam, amely a kézi 

sokszorosítású, nem hivatalos kiadványok történeti hagyományához kapcsolódik, különösen a 

szovjet típusú diktatúrák elleni kulturális ellenállás kontextusában. A munkafolyamat során 

korabeli, üres újságpapírokat használtam hordozóként, amelyek tartalommal való megtöltése 

nemcsak fizikai, hanem konceptuális gesztus is: a hiányos, cenzúrázott történelmi diskurzus 

újraírását szimbolizálja. 

Az újság szöveges része Haraszti Miklós két könyvéből, a Darabbér és A cenzúra 

esztétikája című műveiből származik. A Darabbér naplószerű formában tárja fel a szerző 

egyéves munkatapasztalatát a kispesti Vörös Csillag Traktorgyárban, amelyben a munkáslét 

mindennapi realitásai és az önmegfigyelés révén a hivatalos szocialista ideológia narratívája 

fokozatosan leépül. A szöveg nyelvi és tartalmi rétegzettsége – valamint a nyílt 

öncenzúramegtagadás – világosan mutatja, hogy az írás maga is politikai tett, amelynek 

következményeként Harasztit letartóztatták. A Cenzúra esztétikája – amely több alkalommal 

is szamizdat kiadványként jelent meg az 1980-as években – az irányított művészet és a 

belsővé tett kontroll mechanizmusait tárja fel. Az általam kiemelt szövegrészek különösen a 

művész társadalmi szerepével, valamint a hatalomhoz fűződő viszonyával foglalkoznak. A 

cenzúra esztétikája ma is aktuális kérdéseket vet fel – pl. lehet-e a szabad művészetet 

 
76 Elérhető: https://drive.google.com/drive/folders/1PkFwVh5wg2W9vIpdak1qvqaE96KiT37U?usp=sharing  

https://drive.google.com/drive/folders/1PkFwVh5wg2W9vIpdak1qvqaE96KiT37U?usp=sharing


 121 

piacosítani, illetve a hagyomány kultiválását lehet-e alkotásnak nevezni? Az alkalmazott 

művész pozíciója kétértelmű: egyfelől ipari szereplő, aki megbízás alapján dolgozik, másfelől 

– különösen szerzői műfajok esetén – autonóm alkotóként van jelen, aki nem csak esztétikai, 

hanem ideológiai döntéseket hoz. A társadalmi pozíció betöltésével és az alkotói szabadság 

problematikájával disszertációmban foglalkoztam (Az átvitt értelem. Animációs életstratégiák 

a vasfüggöny mögött). 

Az idézett szövegrészleteket egy kirakható gumibélyegző segítségével rögzítem az 

újságlapokra: a szöveget egyszer lenyomatom, majd a betűsávot kiürítem és új szövegrészt 

állítok össze. A hibák és elcsúszások – amelyek a kézi munkafolyamat természetes velejárói – 

nem kerülnek kijavításra, mivel szerves részét képezik az esztétikai és konceptuális 

működésnek. A képi anyag egyetlen motívumot ismétel: egy kifestőnő alakját, aki papírja fölé 

görnyed. Ezek az elszemélytelenített portrék ceruzával készülnek, minden újságoldalon kettő 

jelenik meg, egy teljes íven (4 oldal) nyolc darab. Amennyiben ezeket a rajzokat egymásra 

vetítjük, animációs hatást érhetünk el: a nőalak „megmozdul”, a szekvenciák révén felsejlik a 

mozgókép illúziója. A monoton újrarajzolás és a betűk kézi kirakása a rajzfilmkészítés 

heroikus, gyakran láthatatlanul végzett munkájának állít affektív emléket. A mestermunka 

ezen formában nemcsak a szamizdat emlékezetét idézi meg, hanem a testbe írt, ismétlésen 

alapuló vizuális munka jelenkori reflexióját is nyújtja. 

A rajzfilm paradox módon egyesíti az egyedi kézműves munkát és a 

sokszorosíthatóságot. A fázisrajz, bár technikailag egyetlen képkocka egy mozgássorban, 

önmagában is autonóm, kézzel készült grafikai produktum, amely megőrzi a szerzői gesztus 

nyomát, de a szerzői kézjegyek nélkül. Művészi értéke emiatt csak a filmtermék 

kontextusában van. A kézműves kiadványból csupán egyetlen példány készül, amely az 

egyszeri, nem sokszorosított mű felértékelődését hangsúlyozza – szándékos reflexióként a 

szamizdat hagyományára. Ezzel a gesztussal egyúttal a mestermunka egyediségéből fakadó 

eszmei érték is hangsúlyt kap, amely megfeleltethető a Walter Benjamin által leírt „auratikus” 

műtárgyfogalomnak. A szamizdatnak ugyanakkor készül egy melléklete, a kifestőnő 

fénymásolt kontúrja. A filccel kihúzott körvonal színkódokat tartalmaz, ami alapján bárki 

kifestheti a kifestőnőt. A projekt ezáltal a kollektív emlékezet aktiválásának, a művészi 

emlékezés fizikai és közösségi dimenzióinak is teret enged. 

 

 
 



 122 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 123 

BIBLIOGRÁFIA 

 

 

ALTHUSSER, Louis. Ideológia és ideológiai államapparátusok. Fordította TÓTH Károly   

(1969). Cirka művészeti folyóirat, 6. évf., 1. sz. (2023) 

 

ANTAL István. „Lázad a rajz.” Filmvilág, 2004. július. 

 

ASSMANN, Aleida. Cultural Memory and Western Civilization. Cambridge: University 

Press, 2011. 

 

ASSMANN, Aleida. „Forms of Forgetting”. Előadás, Castrum Peregrini. Amszterdam: 

Stichting Herengracht 401 (H401), 2014. okt. 27. 

 

ASSMANN, Aleida. „Szövegek, nyomok, hulladékok: a kulturális emlékezet változó 

médiumai.” In Narratívák 8. Elbeszélés, kultúra, történelem, szerkesztette KISANTAL 

Tamás, 146–159. Budapest: Kijárat Kiadó, 2009. 

 

ASSMANN, Jan. A kulturális emlékezet: Írás, emlékezés és politikai identitás a korai magas 

kultúrákban. Fordította HIDAS Zoltán. Budapest: Atlantisz Kiadó, 1999. 

 

BAUDRILLARD, Jean. „A szimulákrum elsőbbsége.” Fordította Gángó Gábor. In Testes 

Könyv I., szerkesztette KISS Attila, KOVÁCS Sándor S. K. és ODORICS Ferenc, 161. 

Szeged: ICTUS és JATE Irodalomelmélet Csoport, 1996. 

 

BENJAMIN, Walter. „A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korszakában”. Fordította 

BARLAY László. In: Kommentár és Prófécia. Budapest: Gondolat Kiadó, 1969. 

 

BENJAMIN, Walter. „Kiásni és emlékezni.” Fordította ANDORKA György. Metropolis, 

2020. január. 

 

BENNETT, Jill. Empathic Vision: Affect, Trauma, and Contemporary Art. Stanford: 

University Press, 2005. 

 

BOROWCZYK, Walerian. In Szürrealizmus a filmművészetben, szerkesztette KARCSAI 

KULCSÁR István, 106. Budapest: Magyar Filmtudományi Intézet és Filmarchívum, 

1972. 

 

BOURDIEU, Pierre. Social Space, Physical Space and Habitus. Vilhelm Aubert Memorial 

Lecture, Report 10 (1996) 

 

CERTEAU, Michel de. A cselekvés művészete. Fordította SAJÓ Sándor, SZOLLÁTH Dávid 

és Z. VARGA Zoltán. Budapest: Kijárat Kiadó, 2010. 

 

DEBORD, Guy. A spektákulum társadalma. Fordította ERHARDT Miklós. Budapest: Open 

Books, 2003. 

 

DÁNIEL Ferenc. „A jelenlét animációja.” Filmkultúra, 1984. szeptember. 

 



 124 

ERLL, Astrid. Memory in Culture. Fordította Sara B. Young. New York: Palgrave Macmillan 

Memory Studies, 2011. 

 

ERLL, Astrid. „Literature, Film, and the Mediality of Cultural Memory”. Cultural Memory 

Studies: An International and Interdisciplinary Handbook. Szerkesztette ERLL, Astrid és 

NÜNNING, Ansgar. Berlin, New York: De Gruyter, 2010.  

 

FOUCAULT, Michel. Felügyelet és büntetés: A börtön születése. Fordította FÁZSY Anikó és 

CSŰRÖS Klára. Budapest: Gondolat Kiadó, 1990. 

 

FOUCAULT, Michel. „Más terekről. Heterotópiák.” Fordította ERHARDT Miklós. 

Hozzáférés: http://exindex.hu/index.php?page=3&id=253  (Megtekintve: 2025.08.17.) 

 

GÁLL István. „A fény öröme.” Élet és irodalom, 1967. július 22. 

 

HARASZTI Miklós. A cenzúra esztétikája. Budapest: Magvető Könyvkiadó, 1991. 

 

HARASZTI Miklós. Darabbér. Budapest: TÉKA, 1989. 

 

HIRSCH, Marianne. „Túlélő képek. Holokausztfotók és az utóemlékezet munkája.” Fordította 

PINTÉR Ádám, SZÁSZ Anna Lujza és ZOMBORY Máté. In Transznacionális politika és 

a holokauszt emlékezettörténete. Szerkesztette Zombory Máté. Budapest: Befejezetlen 

Múlt Alapítvány, 2014. 

 

HIRSCH Tibor. „Tényfilm és animáció.” Pannonia Film Híradó 6 (1982). 

 

HOBSBAWM, Eric, és RANGER, Terence. The Invention of Tradition. Cambridge: 

University Press, 1983. 

 

IVÁNYI-BITTER, Brigitta. Kovásznai. Budapest: Vince Kiadó, 2010. 

 

KONRÁD György és SZELÉNYI Iván. Az értelmiség útja az osztályhatalomhoz. Párizs: 

Európai Protestáns Magyar Szabadegyetem, 1978. 

 

KOŁODZIEJCZYK, Dorota és HUIGEN, Siegfried. „East Central Europe Between the 

Colonial and the Postcolonial: A Critical Introduction.” In East Central Europe Between 

the Colonial and the Postcolonial in the Twentieth Century. Szerkesztette Dorota 

KOŁODZIEJCZYK, Dorota és HUIGEN, Siegfried. Cham: Palgrave Macmillan, 2003. 

 

KOVÁSZNAI György. „A Rügyfakadás megvalósításának munkamódszere.” In IVÁNYI-

BITTER Brigitta, Kovásznai. Budapest: Vince Kiadó, 2010. 

 

KRAUSZ Tamás és SZIGETI Péter szerk., Államszocializmus. Értelmezések – viták – 

tanulságok. Budapest: L’Harmattan Kiadó, 2007. 

 

KUHN, Annette. An Everyday Magic: Cinema and Cultural Memory. London, New York: I. 

B. Tauris, 2002. 

 

KUNDERA, Milan. Az elrabolt Nyugat avagy Közép-Európa tragédiája. Fordította BÍRÓ 

Péter. Budapest: Európa Könyvkiadó, 2022. 

http://exindex.hu/index.php?page=3&id=253


 125 

 

LEFEBVRE, Henri. „La production de l'espace.” L'Homme et la société 31–32. sz. (1974) 

 

LŐCSEI Gabriella. „Valaki játszik velünk.” Interjú Szoboszlay Péterrel. Magyar Nemzet, 

2010. január 30. 

 

MENHÁRT László. „Mesék a barbárok idejéből.” Interjú Reisenbüchler Sándorral. Művészet, 

1982/2. sz. 

 

MIGNOLO, Walter D. „Delinking: The Rhetoric of Modernity, the Logic of Coloniality and 

the Grammar of de-Coloniality.” Cultural Studies 21, 2–3. sz. (2007) 

 

MORITZ, William. „Narrative Strategies for Resistance and Protest in Eastern European 

Animation.” In A Reader in Animation Studies, szerkesztette Jayne PILLING. Sydney: 

John Libbey Cinema and Animation, 1999. 

 

NÄRIPEA, Eva. „Soviet Estonian Animated Science Fiction: Avo Paistik’s Mischievous 

Universes.” Studies in Eastern European Cinema 8, 2. sz. (2017) 

 

NORA, Pierre. Emlékezet és történelem között: Válogatott tanulmányok. Fordította HAAS 

Lídia és mások. Budapest: Napvilág Kiadó, 2010. 

 

NORA, Pierre. Emlékezet és történelem között. Fordította K. Horváth Zsolt. Aetas 3 (1993). 

Hozzáférés: https://epa.oszk.hu/00800/00861/00012/99-3-10.html (Megtekintve: 2025. 08. 

17.) 

 

ORLOV, Alexej. Его жена - курица (Фрейдистская символика в анимационном кино) 

„A felesége egy tyúk (Freudi szimbolika az animációs filmekben).” Hozzáférés: 

https://war1917.livejournal.com/40257.html?es=1 (Megtekintve: 2025. 08. 17.) 

 

PASSERINI, Luisa. Fascism in Popular Memory: The Cultural Experience of the Turin 

Working Class. Cambridge: University Press, 1987. 

 

QUIJANO, Aníbal. „Coloniality of Power and Social Classification.” Journal of World-

Systems Research 6, 2. sz. (2000) 

 

TLOSTANOVA, Madina. „Chapter Two. Decolonial Aesthesis and Post-Soviet Art.” What 

Does It Mean to Be Post-Soviet?: Decolonial Art from the Ruins of the Soviet Empire. 

New York: Duke University Press, 2018. 

 

VARGA Zoltán. „Fel és le a lépcsőlabirintusban. Orosz István Vigyázat, lépcső! című 

animációs filmjének nyomában.” Forrás 53, 12. sz. (2021) 

 

XAVIER, Ismail. „Historical Allegory.” In A Companion to Film Theory. Szerkesztette Toby 

MILLER és Robert STAM. Oxford: Blackwell Publishing, 2007. 

 

ZALÁN Vince. „A levetkőztetett planéta.” Interjú Reisenbüchler Sándorral. Filmvilág, 1988. 

február. 

 

 

https://epa.oszk.hu/00800/00861/00012/99-3-10.html
https://war1917.livejournal.com/40257.html?es=1


 126 

CURRICULUM VITAE 

 

Láng Orsolya (1987, Szatmárnémeti) 

író, költő, grafikus, filmrendező 

 

2007: Marosvásárhely, Művészeti Líceum, grafika szakirány 

2007–2011: Kolozsvár, Sapientia Erdélyi Magyar Tudományegyetem Film, fotó, 

média-szak BA 

2012: Filmrendező (diplomafilm: Kövek) 

2009, 2014, 2018: Communitas Alapítvány Alkotói Ösztöndíj 

2010, 2011, 2012: Filmtett Workshop, animációs műhely  

2013–2016: Budapest, Moholy-Nagy Művészeti Egyetem animáció MA 

2015: Tejszobor (kisregény, Fiatal Írók Szövetsége – Erdélyi Híradó Kiadó) 

2016: Bordaköz (versek, Fiatal Írók Szövetsége – Erdélyi Híradó Kiadó) 

2017: Animációs tervezőművész (diplomafilm: Szezon után) 

Díjak: a budaörsi PRIMANIMA nemzetközi elsőfilmes animációs filmfesztivál Pálos 

György zsűri különdíja (2018); az Espinho-i CINANIMA nemzetközi animációs filmfesztivál 

legjobb diákfilmnek járó díja (2018); Kecskeméti Animációs Filmfesztivál fődíja (2019) 

2017. november: Blognapló, Writer In Residence-Program, Göttingen 

2020: Pályamatricák (útirajzok, Lector Kiadó) 

2020: Móricz Zsigmond Irodalmi Alkotói Ösztöndíj 

2020: a Litera Trianoni nősorsok pályázatának második díjazottja, Láthatatlan 

infarktusok című írásával 

 2019–2025: Budapest, Moholy-Nagy Művészeti Egyetem doktori iskola, multimédia 

szak. Disszertáció: Az átvitt értelem. Animációs életstratégiák a vasfüggöny mögött. 

Témavezetők: Fülöp József DLA és Iványi-Bitter Brigitta PhD. 

 2021: Személyes okok (versek, Lector-Prae) 

 2023. november: Új gyakorlatok – egyéni kiállítás. Nyitott Műhely, Budapest 

 2024. október: Hely-lékek – Artist In Residence Program, egyéni kiállítás. B5 Studio, 

Marosvásárhely 

 2023, 2024, 2025: Csoportos kiállítások (Ima a harmatért, Birnfeld Hagada, A 

halállal kapcsolatban, Várj, ezt még elültetem!). 2B Galéria, Budapest 

 2024: Ház, délután (versek, Lector-Prae) 

 

Irodalmi díjak:  

Mikó András Emlékdíj (2006) 

Méhes György Debüt-díj (2015) 

Erdély Magyar Irodalmáért Alapítvány Debüt-díj (2015) 

Fehér Klára Irodalmi-díj (2016) 

Szilágyi Domokos-díj (2017) 

Kemény Zsigmond-díj (2018) 

Junior Szépíró-díj (2022) 

Bertók László Költészeti Díj kisdíja (2023) 

 

A Szépírók Társaságának tagja. 

 

 

 

 

 



 127 

PUBLIKÁCIÓS JEGYZÉK 

Láng Orsolya 

 

 

Kövek (2012) diplomafilm Cs. Gyímesi Éva emlékére, Sapientia EMTE, Kolozsvár – 

https://www.youtube.com/watch?v=2jkpPnmK0_w  

Filmtett workshop-filmek:  

Állatok farsangja (2010) – https://www.youtube.com/watch?v=2FebrdqwJ1o  

Philemon és Baucisz (2011) – https://www.youtube.com/watch?v=iD6SlJzuKfg  

Őszi sanzon (2012) – https://www.youtube.com/watch?v=zei4OHMwZu0  

Szezon után (2017) diplomafilm Moholy-Nagy Művészeti Egyetem, Budapest – 

https://www.youtube.com/watch?v=Elf14mfOzmc&t=47s  

Díjak: a budaörsi PRIMANIMA nemzetközi elsőfilmes animációs filmfesztivál Pálos 

György zsűri különdíja (2018); az Espinho-i CINANIMA nemzetközi animációs 

filmfesztivál legjobb diákfilmnek járó díja (2018); Kecskeméti Animációs 

Filmfesztivál fődíja (2019) 

Blognapló (2017), Writer In Residence-Program, Göttingen 

Új gyakorlatok – egyéni kiállítás (2023), Nyitott Műhely, Budapest 

Hely-lékek – Artist In Residence Program, egyéni kiállítás (2024), B5 Studio, Marosvásárhely 

Words and Music / Szöveg és Zene havi művészeti program a Nyitott Műhelyben (Budapest). 

Irodalmi szerkesztő 2023 óta. 

 

 

Kötetek:  

 

Tejszobor (kisregény, Fiatal Írók Szövetsége – Erdélyi Híradó Kiadó, 2015) 

Bordaköz (versek, Fiatal Írók Szövetsége – Erdélyi Híradó Kiadó, 2016) 

Pályamatricák (útirajzok, Lector, 2020) 

Személyes okok (versek, Lector-Prae, 2021) 

Ház, délután (versek, Lector-Prae, 2024) 

 

 

Csoportos kiállítások 2B Galéria, Budapest: 

 

Ima a harmatért (2023) 

Birnfeld Hagada (2024) 

A halállal kapcsolatban (2024) 

Várj, ezt még elültetem! (2025) 

 

 

Műút-könyvtrailerek (2023): 

 

Demus Gábor: egy gang sarkából – https://muut.hu/archivum/44867 

Bartók Imre: Majmom, Vergilius – https://muut.hu/archivum/44864 

Szolcsányi Ákos: Piros – https://muut.hu/archivum/44861  

Visky Zsolt – Gábor Zsófia: Történetvigyázók – https://muut.hu/archivum/44858  

Szabó Marcell: A zseb vallási karaktere – https://muut.hu/archivum/44855  

Moesko Péter: Megyünk haza – https://muut.hu/archivum/44835  

https://www.youtube.com/watch?v=2jkpPnmK0_w
https://www.youtube.com/watch?v=2FebrdqwJ1o
https://www.youtube.com/watch?v=iD6SlJzuKfg
https://www.youtube.com/watch?v=zei4OHMwZu0
https://www.youtube.com/watch?v=Elf14mfOzmc&t=47s
https://muut.hu/archivum/44867
https://muut.hu/archivum/44864
https://muut.hu/archivum/44861
https://muut.hu/archivum/44858
https://muut.hu/archivum/44855
https://muut.hu/archivum/44835


 128 

Könyvtrailer Garaczi László Weszteg című regényéhez ( 2023): 

https://litera.hu/media/literatv/weszteg-lang-orsolya-konyvtrailere-garaczi-laszlo-

regenyehez.html 

 

 

Elő- és utószavak, kiállításmegnyitók: 

 

Halász Dániel: You Were Never Really Here (Capa Központ, 2020) – megnyitó  

Halász Dániel: Borderland fotókiállítás (Capa Központ, 2020) – megnyitó („Ambient”) 

Az empátia mint önvédelem (2019. május 10.) – Röhrig Géza Angyalvakond című kötetéről 

https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=6512  

Az elhallgatott krónikás (2019. szeptember 25.) – Gy. Szabó Béla retrospektív tárlata a 

kolozsvári Quadro Galériában https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=6700  

Lebegő identitás (2020. január 12.) — háttérbeszélgetés Pilinger Erzsébettel a galériák és 

közönség közti közvetítésről PRAE.HU - a művészeti portál. 

Transzcendens materializmus (2021. november 10.) –  Nagy Albert retrospektív tárlata a 

kolozsvári Bánffy-palotában és a Quadro Galériában 

https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=7753 

Bartis Noémi: grafikai kiállítás (Marosvásárhely Camera K’Arte, 2022) – megnyitó („Élik az 

életünk”: https://www.helikon.ro/bejegyzesek/elik-az-eletunk)  

Átejthetetlen méhek? (2022. október 31.) – Kerezsi Nemere kiállításáról a kolozsvári Quadro 

Galériában https://www.helikon.ro/bejegyzesek/atejthetetlen-mehek 

Ikonoklasztázia, avagy a képrombolás mint öngyógyítás (2024. május 31.) — elemző írás 

Keresztes Zoltán privát ikonográfiájáról PRAE.HU - a művészeti portál. 

Lana Bastašić: Tejfogak novelláskötet (Margó Könyvek, 2024) – utószó („Adok neked 

csontfogat, hozzál nekem vasfogat”) 

Keresztes Zoltán Underdogimages fotóalbum (Prae Kiadó, 2024) – előszó („Álljon itt 

felejtésül”) 

Petri Zsolt, Dr. Cseporán Zsolt, Dr. Kollarik Tamás: A magyar animációoktatás jövője – 

Kihívások és fejlődési irányok (2025) – utószó 

 

 

Animációval kapcsolatos publikációk: 

 

Animáció 1. rész – Jankovics Marcell  

ANIMÁCIÓ 2. RÉSZ – Reisenbüchler Sándor animációs kiáltványai 

ANIMÁCIÓ 3. RÉSZ – Gémes József, az elkötelezett 

ANIMÁCIÓ 4. RÉSZ – A szórakoztató: Nepp József  

ANIMÁCIÓ 5. RÉSZ – Macskássy Gyula integratív életműve  

ANIMÁCIÓ 6. RÉSZ_TERNOVSZKY, A JÁTÉKOS 

ANIMÁCIÓ 7. RÉSZ – Az értékmentő Richly Zsolt 

ANIMÁCIÓ 8. RÉSZ – Nevettetni és meghatni – a Dargay-szakma 

ANIMÁCIÓ 9. RÉSZ – Szoboszlay Péter, egy korszak lelkiismerete 

ANIMÁCIÓ 10. RÉSZ – Orosz István tanulságos varázslatai  

ANIMÁCIÓ 11. RÉSZ – Keresztes Dóra világmeséi 

Rabok legyünk vagy Kék Pelikan? 

 

 

 Filmkritikák: 

 

https://litera.hu/media/literatv/weszteg-lang-orsolya-konyvtrailere-garaczi-laszlo-regenyehez.html
https://litera.hu/media/literatv/weszteg-lang-orsolya-konyvtrailere-garaczi-laszlo-regenyehez.html
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=6512
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=6700
https://www.prae.hu/userid/10873/?utm_source=chatgpt.com
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=7753
https://www.helikon.ro/bejegyzesek/elik-az-eletunk
https://www.helikon.ro/bejegyzesek/atejthetetlen-mehek
https://www.prae.hu/userid/10873/?utm_source=chatgpt.com
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_1_resz_jankovics_marcell
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_2_resz_reisenbuchler_sandor_animacios_kialtvanyai
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_3_resz_gemes_jozsef_az_elkotelezett
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_4_resz_a_szorakoztato_nepp_jozsef
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_5_resz_macskassy_gyula_integrativ_eletmuve
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_6_resz_ternovszky_a_jatekos
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_7_resz_az_ertekmento_richly_zsolt
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_8_resz_nevettetni_es_meghatni_a_dargay_szakma
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_9_resz_szoboszlay_peter_egy_korszak_lelkiismerete
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_10_resz_orosz_istvan_tanulsagos_varazslatai
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/artmagazin_animacio_11_resz_keresztes_dora_vilagmesei
https://www.artmagazin.hu/articles/animacio/rabok_legyunk_vagy_kek_pelikan


 129 

Antigoné – Fiatal erdélyi filmesek premierje Kolozsváron https://filmtett.ro/ 

Ryan Murphy: Eat Pray Love / Ízek imák szerelmek https://filmtett.ro/ 

Abbas Kiarostami: Copie conforme / Hiteles másolat https://filmtett.ro/ 

 Alejandro González Iñárritu: Biutiful https://filmtett.ro/ 

A hűségelven innen és túl – Király Hajnal: Könyv és film között https://filmtett.ro/ 

Gondolatok az első Tarr-monográfiáról – Kővári Orsolya: Árnyékvilág. Tarr Béla-

retrospektív https://filmtett.ro/ 

Brooklyn nem tágul – Woody Allen: Apropó nélkül  https://filmtett.ro/   

Módosult tudat helyett tudatosult mód – Jankovics Marcell: Az ember tragédiája 

(2012. december 25.), https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3207 

Skizofrén evangélium (2013. április 10.) https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3326  

Én – az mindig valaki más (2013. május 25.) https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3383  

Aszkézis és érzékiség – Ulrich Seidl Paradicsom-trilógiája (2013. december 25.) 

https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3631 

Valahonnan ismerős (2020. május 25.) https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=7024  

 

 

Könyvillusztrációk:  

 

Demény Péter, Egyed Emese, Fekete Vince, László Noémi, Markó Béla, Selyem Zsuzsa, 

’Sigmond Júlia, Tamás Dénes, Weber Kristóf szépirodalmi köteteiben. 

https://filmtett.ro/cikk/antigone-fiatal-erdelyi-filmesek-premierje-kolozsvaron
https://filmtett.ro/cikk/ryan-murphy-eat-pray-love-izek-imak-szerelmek
https://filmtett.ro/cikk/abbas-kiarostami-copie-conforme-hiteles-masolat
https://filmtett.ro/cikk/alejandro-gonzalez-inarritu-biutiful
https://filmtett.ro/cikk/a-husegelven-innen-es-tul-kiraly-hajnal-konyv-es-film-kozott
https://filmtett.ro/cikk/gondolatok-az-elso-tarr-monografiarol-kovari-orsolya-arnyekvilag-tarr-bela-retrospektiv
https://filmtett.ro/cikk/brooklyn-nem-tagul-woody-allen-apropo-nelkul-recenzio
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3207
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3326
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3383
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=3631
https://regi.helikon.ro/index.php?m_r=7024


 130 

E R E D E T I S É G I   N Y I L A T K O Z A T 

 

 

 

 

 

 

Alulírott Láng Orsolya, a Moholy-Nagy Művészeti Egyetem Doktori Iskola doktorjelöltje 

kijelentem, hogy Az átvitt értelem. Animációs életstratégiák a vasfüggöny mögött című 

doktori értekezésem saját művem, abban a megadott forrásokat használtam fel. Minden 

olyan részt, amelyet szó szerint vagy azonos tartalommal, de átfogalmazva más forrásból 

átvettem, egyértelműen, a forrás megadásával megjelöltem. Kijelentem továbbá, hogy a 

disszertációt saját szellemi alkotásomként, kizárólag a fenti egyetemhez nyújtom be. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Budapest, kelt: 2025. augusztus 21. 

 

 

 
………………………………… 

Aláírás 

 

 

 


