
 Az ÉLET mint MÉDIUM 
Az élő kritikai és esztétikai újraírása a bioart, a biodesign és a biofikció mediális összefüggéseiben 

 
Doktori értekezés 

 
Blaumann Edit 

2025 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Témavezetők: 
Kapitány Ágnes 

egyetemi tanár, professor emerita 
 

Kapitány Gábor 
egyetemi tanár, professor emeritus 

 
Társtémavezető: 

Barcza Dániel 
DLA habil. 

 
 

Moholy-Nagy Művészeti Egyetem Doktori Iskola 
Művészettudomány (designelmélet) PhD 

Designkultúra-tudományi Tagozat 





 
 
 
 
 

Apám emlékére





Mint mások, annyian, én is mulattathattalak volna  
bámulatos és hallatlan mesékkel, de illendőbbnek  

véltem, ha a színtiszta valóságot beszélem el,  
egyszerű s közvetlen modorban; az én dolgom 

 nem az volt, hogy mulattassalak, de hogy  
közöljek veled néhány dolgot, amit nem tudtál. 

 
Jonathan Swift: Gulliver utazásai 

(Karinthy Frigyes fordítása) 





KÖSZÖNETNYILVÁNÍTÁS 
 
Különös hálával tartozom csodálatos témavezetőimnek, Kapitány  
Ágnesnek és Kapitány Gábornak a fáradhatatlan támogatásért. Köszö-
nöm Tillmann Józsefnek a bátorítást és a barátságot, Schneider Ákosnak 
az inspirációt és a bizalmat, Zsíros László Róbertnek a tudományos  
részek gondos és figyelmes átnézését, Barcza Dánielnek a kritikai meg-
látásokat és pontos kérdéseket, Gáspár Julinak és a Doktori Iskolának, 
hogy kitartóan egyengették utam, Takács Andreának a gondos és tü-
relmes lektori munkát, Tóth Attilának a grafikai kivitelezést. Hálás vagyok 
Mukipussznak és barátaimnak a türelemért. Cronenbergnek, akinek  
a köpenyéből sokan kibújtunk. Édesapámnak – az ősforrásnak. 

i



ii



PROLÓGUS 
 
Apám oltott be ezzel – bár egyikünk sem tudta még akkor. 
 
Nyolcéves voltam, amikor együtt néztük moziban A nyolcadik utas:  
a halált. Otthon csak egyetlen szalag volt a videó mellett: A légy. 
 
Később jöttek a könyvek – Alapítvány, A Gyűrűk Ura, A Dűne –, akkoriban 
még nem tartoztak a fősodorhoz. Nem volt ebből ügy, nem volt ebből 
beszélgetés. Csak ezek vettek körül. 
 
Nem tanított. Nem magyarázott. Csak nyitva hagyta az ajtókat. 
Ezt a munkát az ő emlékének ajánlom. 

iii



iv



ÖSSZEFOGLALÓ 
 
Az értekezés az élet fogalmának kritikai újraértelmezését végzi el a XXI. 
századi biomediális technológia, a kulturális ontológia és a poszthumán 
elméletek összefüggésében. A dolgozat kiindulópontja, hogy az élet 
nem természeti adottság, hanem kulturálisan és mediálisan konstruált 
fogalom, mely különböző történeti korszakokban eltérő jelentéshordo-
zóként működik. E megközelítés az életet nem pusztán biológiai álla-
potként, hanem olyan mediális aktorként vizsgálja, mely esztétikai, 
technológiai és politikai reprezentációk tárgyává válik. 
 
A disszertáció a biomédia fogalmán keresztül közelít az élet médium-
ként való értelmezéséhez. A biomédia itt nem csupán technológiai gya-
korlatként, hanem olyan elméleti mezőként jelenik meg, mely az élet, 
anyag és információ közötti határokat újrarendezi. A biomédia-művé-
szet és biodesign példái a médiatechnológiai interfészek, a szintetikus 
biológia, valamint az ökológiai spekulációk felől nyitnak új perspektívát 
az élő rendszerek értelmezésére. 
 
A kutatás interdiszciplináris keretben helyezi el a biomédia gyakorlatát, 
és poszthumanista, ökokritikai, valamint médiumelméleti pozíciók össze-
kapcsolásával hozza létre saját fogalmi horizontját. A kritikai elmozdu-
lás célja nem a mi az élet? esszencialista kérdésének megválaszolása, 
hanem annak bemutatása, hogyan válik az élet médiumként működő, 
performatív és kulturálisan artikulált térfogalommá. 
 
A dolgozat tézise szerint a biomédia nem új médiumfajta, hanem egy 
olyan fogalmi és művészeti kísérleti mező, melyen keresztül a kortárs 
kultúra újrafogalmazza az élőhöz, a mesterségeshez és a környezeti  
viszonyrendszerekhez való viszonyát. Ezen összefüggések alapján válik 
értelmezhetővé a bioart mint szubverzív fikció, a szintetikus biológia 
mint médiumhasználat, és az ökológiai tervezés mint poszthumán kritika. 

v



vi



ABSTRACT 
 
The dissertation undertakes a critical redefinition of the concept of life 
within the context of twenty-first-century biomediatic technologies, 
cultural ontology, and posthuman theory. It begins from the premise 
that life is not a natural given but a culturally and medially constructed 
concept, which functions as a bearer of different meanings across  
distinct historical epochs. This approach does not treat life merely as  
a biological state, but as a mediatic actor that becomes the object of  
aesthetic, technological, and political representations.  
 
Through the notion of biomedia, the dissertation explores the 
interpretation of life as a medium. Biomedia is understood here not only 
as a technological practice but also as a theoretical field that reconfig-
ures the boundaries between life, matter, and information. Examples 
drawn from biomedia art and biodesign open up new perspectives  
on living systems through media-technological interfaces, synthetic  
biology, and ecological speculation. 
 
The research situates biomedia within an interdisciplinary framework, 
creating its own conceptual horizon by weaving together posthumanist, 
ecocritical, and media-theoretical positions. Its critical shift does not 
aim to answer the essentialist question “what is life?” but rather to  
demonstrate how life becomes a performative and culturally articulated 
spatial concept that operates as a medium.  
 
According to the dissertation’s central thesis, biomedia is not a new 
type of medium, but a conceptual and artistic field of experimentation 
through which contemporary culture reformulates its relation to the  
living, the artificial, and environmental relational systems. Within 
these interconnected domains, bioart emerges as subversive fiction, 
synthetic biology as a mode of mediation, and ecological design as a 
posthuman critique. 

vii



viii



TÉZISEK 
 
[A] 
 
Az „élet” fogalma nem tekinthető univerzális és stabil ontológiai kate-
góriának. A disszertáció kiindulópontja szerint az élet kulturálisan és 
mediálisan konstruált jelentéshalmaz, mely történeti, társadalmi és 
technológiai kontextusok szerint folyamatosan újraértelmeződik. 
 
[B] 
 
Az élet nemcsak biológiai entitásként, hanem médiumként is értelmez-
hető, melyen keresztül társadalmak technikai, esztétikai és filozófiai je-
lentéseket artikulálnak. Ez a médiumelméleti kiterjesztés lehetővé teszi 
az élő rendszerek materialitásának, reprezentációjának és performati-
vitásának együttes vizsgálatát. 
 
[C] 
 
A biomédia nem médiumtípus, hanem működéslogika, melyben az élő 
anyag interdiszciplináris, esztétikai és ontológiai aktorként jelenik meg. 
A biomédia e felfogásban nemcsak eszköz, hanem kritikai viszonyrend-
szer, amely újrarendezi az anyag, élet és reprezentáció kapcsolatát. 
 
[D] 
 
A dolgozat új fogalmi hozzájárulása a mimikri alternatív típusainak  
bevezetése: 
– episztemomimikri: a természet tudományos leképezésének és rend- 
    szerezésének stratégiája; 
– animamimikri: az élő affektív, spirituális és relációs megtapasztalása; 
– szimbiomimikri: a közös adaptív együttélés performatív formái; 
– ontomimikri: a természet ontológiai szerkezetének technikai újrater- 
    vezése. 
 
E fogalmak Henry Dicks biomimikri-tipológiáját bővítve a természet 
utánzásának esztétikai, episztemológiai és etikai dimenzióit teszik 
értelmezhetővé. 
 
[E] 
 
A dolgozat a Carole Collet által kidolgozott biodesign-tipológiát (ter-
mészet mint modell, alapanyag, munkatárs, feltörhető rendszer) kritikai 
és interdiszciplináris irányban bővíti, és új értelmezési pozíciókat vezet be, 

ix



x



melyek a természetet rendszerként, adatként és spekulatív médiumként 
értelmezik. E bővítések lehetővé teszik a természet nemcsak biológiai, 
hanem infrastrukturális, információs és fikciós működésmódjainak 
vizsgálatát, és hozzájárulnak a természet fogalmának mediális és poli-
tikai újradefiniálásához a kortárs design és művészet területén. 
 
[F] 
 
A poszthumanista és ökokritikai elméleti irányzatok destabilizálják az 
élet antropocentrikus és esszencialista értelmezését, és relációs, háló-
zati és multiszubjektív életformák fogalmi terét nyitják meg. Ez az  
elmozdulás közvetlenül összekapcsolódik a biomédia mediális és kon-
ceptuális működésmódjaival. 

xi



xii



THESES 
 
[A] 
 
The concept of “life” should not be understood as a universal and stable 
ontological category. This dissertation begins from the premise that life 
is a culturally and medially constructed field of meanings, continuously 
reinterpreted within historical, social, and technological contexts. 
 
[B] 
 
Life can be understood not only as a biological entity but also as a me-
dium through which societies articulate technical, aesthetic, and philo-
sophical meanings. This media-theoretical extension allows for an 
integrated analysis of the materiality, representation, and performativ-
ity of living systems. 
 
[C] 
 
Biomedia is not a type of medium but a mode of operation, in which liv-
ing matter emerges as an interdisciplinary, aesthetic, and ontological 
agent. In this perspective, biomedia functions not merely as a tool but 
as a critical relational system that reconfigures the interplay between 
matter, life, and representation. 
 
[D] 
 
The dissertation introduces novel conceptual contributions by  
proposing alternative forms of mimicry: 
– epistemomimicry: strategies for the scientific mapping and systema- 
    tization of nature; 
– animomimicry: the affective, spiritual, and relational experience of the 
    living; 
– ssymbiomimicry: performative forms of co-adaptive living; 
– ontomimicry: the technical redesign of nature’s ontological structures. 
 
These terms expand Henry Dicks’s typology of biomimicry, unfolding the 
aesthetic, epistemological, and ethical dimensions of nature imitation. 
 
[E] 
 
The dissertation critically expands Carole Collet’s biodesign typology 
(nature as model, raw material, collaborator, hackable system)  
by introducing new interpretive positions that conceptualize nature as 

xiii



xiv



a system, as data, and as a speculative medium. These extensions  
enable the exploration of nature not only as biological, but also as  
infrastructural, informational, and within speculative and fictional  
modalities, thus contributing to the medial and political redefinition of 
nature within contemporary design and art. 
 
[F] 
 
Posthumanist and ecocritical theoretical currents destabilize anthropo-
centric and essentialist understandings of life, opening up a conceptual 
space for relational, networked, and multi-subjective forms of living. 
This shift is intimately linked to the medial and conceptual operations 
of biomedia. 

xv





I. BEVEZETÉS 
 
1.1. Kérdésfelvetés  
 
A dolgozat központi kérdése, hogy miként értelmezhető az élet mint 
médium a kortárs kulturális, művészeti és technológiai gyakorlatok  
összefüggésében, és hogyan alakítják át a biomédia különféle formái 
az élet, anyag és információ közötti viszonyokat egy poszthumán és 
ökokritikai elméleti keretben. A vizsgálat abból indul ki, hogy az élet 
nem tekinthető többé univerzális és stabil ontológiai kategóriának, 
hanem olyan kulturálisan és mediálisan konstruált fogalom, mely je-
lentéseit mindig konkrét történeti, társadalmi és technológiai kontextu-
sokban nyeri el. A dolgozat azt vizsgálja, milyen módon válik az élet 
nemcsak biológiai, hanem mediális entitássá is: olyan felületté, melyen 
keresztül társadalmak technikai, esztétikai és filozófiai jelentéseket ar-
tikulálnak. A biomédia – mely az élő anyagot nem pusztán biológiai, 
hanem jelentéshordozó médiumként kezeli – különösen élesen veti fel 
azokat a kérdéseket, melyek az élet reprezentációjához, materialitásá-
hoz és mediális működéséhez kapcsolódnak. A dolgozat célja annak fel-
térképezése, hogy ezek a gyakorlatok hogyan járulnak hozzá az élet 
fogalmának újraértelmezéséhez, és hogyan teszik lehetővé az antropo-
centrikus és esszencialista életfelfogások lebontását egy relációs, háló-
zatos, többalanyú életkép javára. A dolgozat továbbá azt is vizsgálja, 
hogy e gondolkodásnak milyen elméleti és történeti előzményei vannak – 
a vallási szimbolikától és tudományos vizualizációtól a biomimetikus 
építészeten vagy ökológiai művészeten át a kortárs bioart, biodesign, 
biofikció műfajaiig –, illetve milyen új fogalmi eszközökkel tehető látha-
tóvá a természet mediális és esztétikai újraalkotása a biomédia terében. 
 
 
1.2. Módszertani és diszciplináris keret 
 
A kutatásom interdiszciplináris megközelítésben több tudományterü-
letre is támaszkodik. A biomédia fogalmát olyan terekben vizsgálom, 
ahol nem igazán lehet éles határvonalakat húzni. A médiatudomány-, 
a filozófia-, a művészetelmélet-, a tudománytörténet- és a designkuta-
tás nézőpontjai időnként egymásra csúsznak – máskor meg éppen fe-
szültséget keltenek. Számomra ez az inter- és transzdiszciplináris 
-hozzáállás nem egy előre elhatározott módszertani választás volt, ha-
nem inkább egyfajta szükség-szerű válasz arra, hogy a biomédia eleve 
határhelyzetekben jön létre. 
 
A dolgozat nem egyetlen technológiai vagy művészeti jelenség leírására 
törekszik. Inkább egy olyan elméleti és kritikai keretet szeretnék kiala-

Bevezetés 1



kítani, mely érzékenyen tud reagálni azokra a hol finom, hol radikális 
elmozdulásokra, melyek az élő rendszerek, a médium fogalma és a kul-
turális reprezentációk között zajlanak. Ezek sokszor nem is mindig 
különíthetők el egymástól. 
 
A kutatás három irányból közelít, de ezek nem feltétlenül egymástól 
független utak. Egyrészt egy fogalomtörténeti rekonstrukciós irányból, 
mely a biomédia jelentésének alakulását próbálja körvonalazni; más-
részt elemzéseken keresztül vizsgálom a kapcsolódó fogalmakat; végül 
pedig kortárs művészeti példák stratégiáit elemzem. 
 
A kritikai elméleti szemlélet ebben a dolgozatban nem csupán egy 
módszertani megközelítés, hanem egy gondolkodási tér, ahonnan 
megpróbálom belátni és megérteni a biomédia működését. Úgy 
érzem, hogy nem lenne helyes csupán technológiai, társadalmi vagy 
esztétikai szempontok alapján leírni a biomédiát. Inkább úgy mű-
ködik, mint egy élő organizmus, ahol a különböző dimenziók nemcsak 
keresztezik egymást, hanem gyakran átszivárognak egymásba, vagy 
éppen összenőnek. A dolgozat talán legfontosabb hozzájárulása  
az élet fogalmának kortárs újragondolásához éppen az, hogy képes  
érzékeltetni azokat az átfedéseket, ahol elméleti, esztétikai és érzéki 
rétegek egyszerre jelennek meg – talán épp ott, ahol eddig nem is  
kerestük őket. 
 
A dolgozat III. és IV. fejezeteiben olyan klasszikus, illetve korhű források 
is megjelennek, melyek mára a tudományos és filozófiai diskurzus in-
tegrált részévé váltak. Azontúl hogy a történeti kontextusuk miatt rele-
vánsak, fogalmi és episztemológiai hatásuk a kortárs gondolkodásban 
is meghatározó. Ezek a források nem zártan, hanem újraolvasható és 
újraértelmezhető tudáshorizontként működnek: a kritikai recepciójuk 
éppúgy része a dolgozat érvelésének, mint az általuk felvetett alapfo-
galmak vizsgálata. 
 
 
1.3. Cél és szerkezet 
 
A disszertáció célja a biomédia fogalmának újraértelmezése és annak 
elméleti és gyakorlati kiterjesztése a bioart, biodesign, spekulatív  
design és biofikció területeire. Noha a biomédia már jelen van a mé-
diatudományi és művészeti diskurzusokban, ezek gyakran széttar- 
tó értelmezéseket kínálnak. A dolgozat célja e hiány felszámolása,  
és egy egységesebb fogalmi keret kialakítása, mely képes megra-
gadni a biomédia intermediális, technotudományos és ökológiai  
összefüggéseit. 

2 Az élet mint médium



A dolgozat szerkezete ennek megfelelően három fő egységre tagolódik: 
 
1. Fogalmi és elméleti keret: filozófiai, természet- és technotudomá-

nyos és médiumelméleti, valamint poszthumanista és ökológiai 
alapvetések az élet és a médium viszonyának interdiszciplináris 
vizsgálatához. 

2. Történeti és kultúrtörténeti áttekintés: az élet médiumként való 
megjelenése az archaikus kultúráktól a modern technológiai rep- 
rezentációkig. 

3. Kortárs gyakorlatok és esettanulmányok: a design, a képzőművé- 
szet biomediális működésmódjai, melyek az élet, a természet mé- 
diumként való alkalmazását nemcsak esztétikai, hanem etikai és 
társadalomfilozófiai kérdések felől is megközelítik. 

 
A disszertáció újdonsága abban rejlik, hogy a biomédia fogalmát nem 
elszigetelten, hanem egy relációs és interdiszciplináris hálózatként ér-
telmezi, mely egyesíti ontológiai, esztétikai, technikai és etikai dimen-
zióit. Ezáltal hozzájárul az élet fogalmának XXI. századi újragondolásához 
– nem csupán a tudományos, hanem a kulturális és művészeti keretek 
között is. A dolgozat nem csupán alkalmazza, hanem kritikai és elméleti 
szempontból is bővíti a biomédia fogalmát, és annak olyan értelmezését 
kínálja, melyben biológiai, technológiai, filozófiai és esztétikai szem-
pontok összekapcsolódnak. A dolgozat kiterjeszti a médiumelmélet al-
kalmazási körét: nemcsak az élő anyag használatát vizsgálja, hanem az 
élő rendszerek mint médiumok ontológiai és spekulatív lehetőségeit is. 
Ennek során saját fogalmi hozzájárulásként megkülönböztet reprezen-
tációs, technológiai és biológiai médiumformákat, és értelmezési szem-
pontokat kínál a bioart, biodesign, spekulatív design és biofikció kortárs 
gyakorlataihoz. A disszertáció ezzel nemcsak elméleti reflexióként, 
hanem egy filozófiai, kultúratudományi, médiumelméleti és művészeti 
gyakorlatokat integráló szintézisként is új irányokat jelöl ki. 
 
 
1.4. Időszerűség és társadalmi kontextus 
 
A biomédia témája nem elméleti vákuumban létezik. A fogalom a XXI. 
századi társadalmi és technológiai átalakulások közepén lélegzik, lüktet 
és alakul. Gondoljunk csak a Covid-járvány globális következményeire, 
a mesterséges reprodukcióval születő designer babykre, az AI által terve-
zett organizmusokra és xenobotokra, vagy az ökológiai válságtól szorongó 
fiatal tervezőkre és az örök fiatalságot kutató techoligarchák cégeire. 
 
A világjárvány rávilágított arra, mennyire sebezhető az élet, miközben 
felértékelődött a biotechnológia, a tudományos innováció és a kollektív 

Bevezetés 3



egészségpolitika szerepe. Ezzel párhuzamosan a társadalmi kontroll, a 
bioetika, a testhez való hozzáférés, valamint a médiumelmélet kérdései 
is új hangsúlyt kaptak. Az AI-alapú biotechnológiai fejlesztések, a klíma-
válságra adott bioalapú, bioinspirált vagy biohackelt designstratégiák 
olyan új etikai, esztétikai és politikai próbatételeket hoznak létre, melyek 
az élő rendszerek értelmezését és tervezhetőségét érintik. 
 
A biomédia e kontextusban nemcsak technikai médium vagy művészeti 
eszköz, hanem egy olyan kritikai érzékelési mező, amelyben a biológiai, 
társadalmi és kulturális viszonyok újraíródnak. A dolgozat ezekre a kom-
plex és időszerű összefüggésekre reflektál, és amellett érvel, hogy az 
élet nem csupán biológiai, hanem mediális, technológiai és kulturális 
konstrukció is – olyan fogalmi és materiális tér, melyben reprezentációs, 
hatalmi és ökológiai folyamatok metszik egymást. 
 
 
1.5. A dolgozatban tárgyalt példák kiválasztásának 
szempontjai 
 
A dolgozatomban bemutatott példák kiválasztását és elemzését nem 
az a szándék vezette, hogy a kortárs ökológiai vagy biomediális  
design és művészeti gyakorlatok teljes spektrumát feltérképezzem.  
Ez a disszertáció nem törekszik teljességre, és nem is egyetlen diszcip-
lína – például a biotechnológiai művészet vagy a spekulatív tervezés –  
kizárólagos szemszögéből közelít a témához. Az elemzett példák  
(az építészet, képzőművészet, spekulatív fikció vagy design területeiről) 
inkább arra szolgálnak, hogy demonstrálják a természethez, az élő- 
höz, illetve magához az élet fogalmához való viszony sokféleségét  
és összetettségét. 
 
Célom nem pusztán az volt, hogy illusztratív eseteket mutassak be, 
hanem hogy feltárjam azokat a mögöttes ontológiai, episztemológiai 
és kritikai pozíciókat, melyek a kortárs design- és művészeti gyakorla-
tokban gyakran összemosódva jelennek meg. Fontosnak tartottam azt 
is, hogy rámutassak: bár a dolgozatomban hangsúlyosan a kritikai, 
érzékenyítő vagy destabilizáló megközelítések kerülnek előtérbe, ezek 
mellett helyet kapnak olyan példák is, melyek kifejezetten praktikus, 
alkalmazott megoldásokat kínálnak. Ezek bevonása nem jelenti a dol-
gozat kritikai fókuszának feladását, csupán demonstrálja, hogy a kritikai 
megközelítés világosabbá válik, ha szembeállítjuk az élethez és termé-
szethez kapcsolódó gyakorlati, problémamegoldó stratégiákkal. 
 
A disszertáció példáinak heterogenitása szándékos döntés eredménye, 
mely lehetőséget ad arra, hogy világosan és kritikailag tárgyalhassam 

4 Az élet mint médium



az élet és természet kortárs mediális újraértelmezései közötti kü- 
lönbségeket, átfedéseket, illetve a mögöttük rejlő gondolkodásmó- 
dok sokféleségét. 
 
 
II. FOGALMI KERET 
 
2.1. Az életfogalom dinamikus keretei: konstrukció,  
modellezés és médium 
 
Az élet fogalma látszólag magától értetődő: mindennapi tapasztala-
tainkban élő és élettelen jól elkülönül, az élet biológiai, érzékelhető és 
újratermelődő jelenségként tűnik fel. Tudományos és filozófiai szem-
pontból azonban az élet az egyik legösszetettebb és legvitatottabb fo-
galom, melynek nincs egységes vagy stabil meghatározása. Nem 
egyetemes ontológiai kategória, hanem kulturálisan és mediálisan konst-
ruált jelenség, melynek jelentése történeti, társadalmi és technológiai 
kontextusokban változik (Braidotti 2022; Dupré és Nicholson 2021). 
 
Ez a konstrukciós jelleg nemcsak a bölcsészet- és társadalomtudomá-
nyok megközelítéseire jellemző, hanem a kortárs biológia gyakorlatára 
is. A modern életkutatás nem egy helyes definíció keresésére törekszik, 
hanem operatív modellekben gondolkodik. Az életet dinamikus rend-
szerekben vizsgálja, és nem esszenciaként határozza meg, hanem vi-
selkedési mintázatokon, környezeti válaszokon és emergens tulaj- 
donságokon keresztül írja le. Ilyen modellalapú megközelítések tették 
lehetővé a rendszerbiológia, a szintetikus biológia vagy az algoritmus-
vezérelt életformák kifejlődését – új elméleti és technológiai horizon-
tokat nyitva az élet fogalma előtt (Zsíros 2025). 
 
A biológiai komplexitás matematikai és információelméleti modelle-
zése nem csupán új tudományos lehetőségeket teremtett, hanem az 
életfogalom interdiszciplináris átalakulásához is hozzájárult. Ma már 
olyan entitások is az élet spektrumába kerülnek, mint a vírusok, 
prionok, autonóm algoritmusok vagy mesterséges sejtek – melyeknél 
az élő és élettelen közti határ nem éles (O’Malley 2021). A különböző 
diszciplínák eltérő metaforákat alkalmaznak: a molekuláris biológia 
mellett megjelennek filozófiai, fenomenológiai és poszthumanista  
olvasatok is, melyek az életet nemcsak leírható, hanem létrehozható  
és mediális rendszerként is értelmezik (Parikka 2023). 
 
A jelen fejezet nem egy végső definíciót kíván felállítani, hanem azt a 
kiindulópontot rögzíti, hogy az életfogalom eleve instabil, és értelme-
zése interdiszciplináris, modellalapú és kritikai szemléletet igényel. 

Fogalmi keret 5



Ebből következik az élet mint médium értelmezésének lehetősége is, 
melyet a következő alfejezet tárgyal. A történeti változások részletesebb 
áttekintésére pedig a III. fejezet vállalkozik, bemutatva az életfogalom 
formálódását a premodern kozmológiáktól a kortárs tudományos és 
technológiai rendszerekig. 
 
 
2.2. Biomédia: fogalom, előzmények, pozíciók 
 
2.2.1. A biomédia fogalma 
 
A biomédia a kortárs művészet, design és tudomány határterületein 
megjelenő fogalom, mely az élő szervezetek, biológiai rendszerek és 
életfolyamatok médiumként való értelmezését teszi lehetővé. Ez a kon-
cepció túlmutat a klasszikus médiumfelfogáson, hiszen nem egy rögzí-
tett formát vagy hordozót jelent, hanem egy dinamikusan formálódó, 
sokszor önmagát is létrehozó rendszert. A biomédia tehát egyfelől tech-
nológiai eszköz, másfelől ontológiai kihívás, mely újraértelmezi az élet 
és a médium fogalma közötti viszonyt. 
 
A fejezet célja kettős: egyrészt átfogó képet adni arról, miként értel-
mezhető a biomédia a természettudományos, médiaelméleti és mű-
vészeti gyakorlatok szempontjából; másrészt feltérképezni azokat az 
elméleti kereteket, melyek a biomédiát mint kritikai fogalmat pozicio-
nálják. A vizsgálat során nemcsak a médium technológiai sajátosságait 
vesszük figyelembe, hanem az etikai, filozófiai és ökológiai dimenziókat 
is, melyek a biomédia jelenséget interdiszciplináris gondolkodási tér-
ként tárják elénk. 
 
 
2.2.2. Természettudományos megközelítés 
 
A biológiai médium természettudományos definíciója szerint minden 
olyan közeg biomediálisnak tekinthető, mely biológiai folyamatok fenn-
tartására, kommunikációjára vagy manipulációjára szolgál. Ez a meg-
határozás magában foglalja mind az élő szervezeteket hordozó vagy 
szabályozó közegeket, mind pedig azokat a rendszereket, melyek az 
életfolyamatokat információs vagy anyagi szinten befolyásolják. 
 
A biológiai médium egyik egyszerű formája a mikrobiológiai táptalaj, 
mely nemcsak hordozza a mikroorganizmusokat, hanem fenntartja 
és szabályozza növekedésüket. Egy baktériumtenyészet esetében  
a tápközeg nem semleges közvetítő, hanem aktívan befolyásolja  
a sejtek szaporodását és viselkedését azáltal, hogy lehetővé teszi  

6 Az élet mint médium



az életfeltételeket. Hasonlóképpen, a sejtkultúrák és a szövette-
nyésztés során maga az anyag válik hordozóvá és interakciós kö-
zeggé. A laboratóriumi sejttenyészetek például nemcsak a sejtek 
fenntartását teszik lehetővé, hanem azok célzott módosításá- 
ra is alkalmasak – például gyógyszertesztelés vagy regeneratív  
eljárások során. 
 
A biológiai médium egyik közismert példája a DNS, mely nem csupán 
tárolja a genetikai információt, hanem annak stabil megőrzését és 
átörökítését is lehetővé teszi. Bár maga a DNS nem aktív szereplő,  
az általa hordozott információ más makromolekuláris rendszerek  
– például a transzkripciós és transzlációs gépezet – közvetítésével válik 
működőképessé. A DNS tehát olyan passzív, de kulcsfontosságú  
struktúra, mely meghatározza, hogy milyen fehérjék és biológiai  
funkciók valósulhatnak meg egy adott élőlényben. A szintetikus bio-
lógia lehetővé teszi e struktúra célzott módosítását, így a DNS mint 
információhordozó médium tervezhető és újraírható. E technológiai 
fordulat egyik mérföldköve a CRISPR-Cas9 génszerkesztési eljárás, 
mely precíz eszközt kínál a genetikai szekvenciák módosítására. Bár 
az ilyen beavatkozások nem az evolúció egészének manipulációját  
jelentik, lokális szinten képesek befolyásolni bizonyos öröklődő  
tulajdonságokat, és új dimenziókat nyitnak az élő rendszerek mester-
séges alakításában. Az evolúció kompzlex és többtényezős folyamata 
ugyanakkor messze túlmutat a genetikai kód technikai módosításán – 
a szelekció, a környezeti tényezők és a populációdinamika szerepe  
továbbra is meghatározó. 
 
Ezek a példák arra utalnak, hogy a biológiai médium nem pusztán  
passzív hordozó, hanem olyan dinamikus entitás, mely aktívan be- 
folyásolja az élő rendszerek működését. Ugyanakkor a biotechnológiai 
és orvosi eljárások révén mindez egyre szorosabban kapcsolódik  
technológiai folyamatokhoz is. A laboratóriumi sejttenyésztés során 
például a technikai környezet – az inkubátor, a hőmérséklet-szabá-
lyozás, a gépi pipettázás vagy a genomszerkesztő eszközök – egyfelől 
háttértámogatást nyújt, másfelől aktívan alakítja a biológiai médi- 
um működését. Ebben az értelemben nem a médium és az inter- 
fész összeolvadásáról, hanem azok egymásba kapcsolódó műkö- 
déséről beszélhetünk: az életfolyamatokat hordozó anyagi közeg 
egyre inkább technológiai eljárások és rendszerek által válik hozzá-
férhetővé, módosíthatóvá és reprezentálhatóvá. Ez az összefonó- 
dás új értelmezési lehetőségeket nyit meg a biológia, a filozófia és a  
művészet határterületein, ahol az élő már nemcsak természetes  
információhordozó, hanem technológiailag közvetített és alakít- 
ható struktúra is. 

Fogalmi keret 7



2.2.3. Biomédia fogalma a kortárs médiaelméletben 
 
A természettudományos definíció után érdemes megvizsgálni, miként 
értelmezik a médium fogalmát a médiaelmélet és filozófia területén. 
A következőkben a médium fogalmának technikafilozófiai, poszt- 
humanista és ökológiai kiterjesztését tárgyalom, mely a biomédia  
konceptuális alapjait is jelentősen meghatározza. 
 
A médium fogalma a médiatudomány-, filozófia- és technológiaelmélet 
egyik legösszetettebb és legtöbbször újradefiniált kategóriája. A mé-
dium fogalmát sokáig olyan semleges közvetítő közegként értelmezték – 
mint a levegő, az éter, a papír vagy a képernyő –, mely lehetővé teszi  
az információ vagy hatás továbbítását egyik pontból a másikba. Ebben 
a megközelítésben nem maga a médium kerül a figyelem középpont-
jába, hanem az, amit közvetít. A XX. század második felétől azonban a 
médium maga is egyre inkább reflexió tárgyává vált. Marshall McLuhan 
híres tételmondata – „a médium az üzenet” – jelezte azt az elmozdulást, 
mely a médiumot nem csupán mint semleges csatornát, hanem mint a 
jelentésképzés aktív formáját kezdte értelmezni. A médium nemcsak 
továbbítja, hanem alakítja is az információt: strukturálja az érzékelést, 
befolyásolja a tudás termelését, és meghatározza az észlelés és rep-
rezentáció lehetséges formáit (McLuhan 1964). 
 
Az 1970-es évektől kezdve a médium fogalma elkezdett kiterjedni és dif-
ferenciálódni, különösen a technikai médiumok, az emberi test, az érzé-
kelés és az anyagiság szerepének elemzésével. Friedrich Kittler tech- 
nodeterminista megközelítése szerint a médiumok materiális és technikai 
struktúrái megelőzik a diskurzust: nem az számít, mit mondunk, hanem 
milyen médium teszi lehetővé, hogy egyáltalán mondjunk valamit. A mé-
dium tehát nem pusztán eszköz, hanem episztemológiai és ontológiai 
keret is – egy olyan technikai apparátus, mely maga is történeti és kulturális 
erővel bír. Vilém Flusser ennél konceptuálisabb irányból közelített: a mé-
dium technikai és szemiotikai aspektusait hangsúlyozta. A technikai képek, 
a kódolás, valamint az apparátus mint világformáló rendszer lépnek elő új 
típusú médiumként. Flusser szerint a médium olyan programozó eszköz, 
mely nemcsak ábrázolja, hanem létre is hozza a valóságot (Flusser 2000). 
Ez a gondolat közvetlen előzményévé vált azoknak a kortárs nézeteknek, 
melyek a médiumot már nem csupán gépi vagy digitális értelemben, 
hanem élő, testi, ökológiai vagy hibrid rendszerként értelmezik. 
 
A posztstrukturalista és poszthumanista elméletek – különösen  
N. Katherine Hayles munkásságában – tovább tágítják a médium fogal- 
mát. Itt a médium már nemcsak eszköz vagy hordozó, hanem maga is élő 
és érzékeny rendszerként jelenik meg, mely nemcsak közvetít, hanem részt 

8 Az élet mint médium



vesz az információ, az anyag és az érzékelés hálózataiban. A médium többé 
nem külsődleges elem, hanem a tapasztalat, a test és a világépítés aktív 
komponense. Ennek a kitágított médiumfogalomnak az egyik radikális 
formája, amikor az élő anyag maga válik mediális tényezővé. Hauser 
biomedialitása már nem pusztán kommu-nikációs vagy technikai csator-
naként kezeli a médiumot, hanem ontológiai és ökológiai aktorként, mely 
részt vesz a valóság létrehozásában. 
A kiterjesztett médiumelmélet nemcsak emberi közlésre alkalmas  
technikai eszközöket ért médiumon, hanem élő, hálózati, ökológiailag 
beágyazott rendszereket is, melyek nem csupán közvetítenek, hanem  
formálnak, reagálnak, alakulnak – és így médiumként is viselkednek. 
Ezzel összefüggésben az élet mint médium nem metaforikus kijelentés, 
hanem egy elméleti és művészeti pozíció: az élet működése, struktúrái 
és folyamatai aktív médiumi viszonylatként jelennek meg. 
 
A biomédia fogalma ebbe a kitágított médiumelméleti kontextusba  
illeszkedik: azt vizsgálja, hogyan válhat az élő anyag médiumként műkö-
dő rendszerré, hogyan lesz a biológiai folyamatból információs vagy művé-
szi közeg. A biomédia tehát nemcsak egy új médiumtípus, hanem elméleti 
és gyakorlati kísérlet is az élet és technológia határainak újradefiniálására. 
 
A következő alfejezetek a kiterjesztett médiumelmélet konkrét példáit 
tárgyalják – Roy Ascott moist media-koncepciójától egészen Eugene 
Thacker bioinformatikai és filozófiai biomédia-modelljéig. 
 
 
2.2.4. Kiterjesztett médiumelmélet 
 
A XX. század végétől a médium fogalmát nemcsak technikai csatorna-
ként, hanem ontológiai, érzéki és ökológiai aktorként kezdik értelmezni. 
A kiterjesztett médiumelmélet (extended media theory) szerint a mé-
dium nem csupán hordozó, hanem aktív közreműködő az észlelés,  
jelentésképzés és anyagi valóság formálásában. E nézőpontból az élő 
anyag – például sejtkultúra, baktérium, szövet vagy DNS – maga is  
médiumként működhet: nemcsak ábrázolható, hanem közvetít, vála-
szol, változik. Ez a szemlélet teremti meg azt az elméleti alapot, melyre 
a biomédia kritikai fogalma épül. A következő részekben három meg-
határozó teoretikus koncepcióját mutatom be. 
 
 
Eugene Thacker: a biomédia mint biológiai-informatikai rendszer 
 
Eugene Thacker amerikai filozófus és médiateoretikus az elsők között 
dolgozott ki átfogó elméletet a biológiai és digitális médiumok összefo-

Fogalmi keret 9



nódásáról. 2004-es Biomedia című művében az élő szervezeteket nem 
csupán kutatási objektumként vagy alapanyagként, hanem technoló-
giai médiumként értelmezi. A biotechnológia és az információtechno-
lógia konvergenciája révén a biológiai anyag informatikai kontextusba 
kerül: programozhatóvá, átalakíthatóvá és optimalizálhatóvá válik–  
hasonlóan a digitális rendszerekhez (Thacker 2004). 
 
Thacker elmélete két fő irányt különít el. Egyrészt az élő rendszerek  
digitalizálhatók: genetikai szekvenálás és bioinformatikai feldolgozás 
révén biológiai adatszerkezetekké alakulnak. Másrészt a digitális rend- 
szerek biologizálódnak: a számítástechnikai modellek egyre inkább az 
élet működését utánozzák, például a DNS-alapú számítástechnika és a 
szintetikus biológia révén, ahol az élő anyag új számítási és mérnöki 
rendszerként jelenik meg. 
 
A What is Biomedia? című tanulmányában vezeti be a kattintásra működő 
biológia (point-and-click biology) fogalmát, mely azt a jelenséget írja le, 
hogy a biológiai rendszerek digitális interfészeken keresztül irányítha-
tóvá és szerkeszthetővé válnak (Thacker 2005). A genetikai szekvenciák 
módosítása hasonlatossá válik a számítógépes ikonokra kattintáshoz – 
ez az analógia világít rá az élet új informatikai logikájára. Thacker sze- 
rint ez a szemlélet túlmutat a mechanikus és determinisztikus életfel-
fogáson, és az élőt programozható információs rendszerként értelmezi. 
2006-os interjújában Thacker kiemeli, hogy az élet technológiai médi-
umként való felfogásának filozófiai és társadalmi következményei is 
vannak. A biomédia nem pusztán tudományos vagy művészeti inno-
váció, hanem gazdasági és hatalmi tér, ahol az élő anyag piaci értékké 
válik. A géntechnológia, klónozás és szintetikus biológia fejlődése  
így a kapitalizmus és a globalizáció folyamatainak is részévé válik  
(Pandilovski 2010). 
 
Kritikai szempontból a biomédia egyik legproblematikusabb aspektusa 
az ellenőrzés és hozzáférés kérdése. Ha a biológiai rendszerek progra-
mozhatók, alapvető kérdéssé válik, hogy ki irányítja ezeket a rendszere-
ket, milyen célból, és milyen következményekkel. Thacker szerint a 
biomédia így hatalmi technológia is, nem csupán technikai médium. 
 
Ezzel összefüggésben Thacker hangsúlyozza az emberi test és iden-
titás átalakulását: ha az élőt informatikai infrastruktúraként kezeljük, 
akkor a test maga is programozható rendszerként jelenik meg, ami 
radikálisan kérdőjelezi meg a hagyományos emberképet. Ez a meg-
közelítés közvetlen kapcsolatban áll a poszthumanista diskurzu- 
sokkal, melyek az emberi létezés technológiai és biológiai újraszer-
veződését vizsgálják. 

10 Az élet mint médium



Összességében Thacker szerint a biomédia nemcsak egy új médium-
típus, hanem interdiszciplináris és filozófiai kérdés, mely alapjaiban 
rendezi újra az élő és élettelen, természetes és mesterséges közötti 
határvonalakat. A biomédia a bioinformatika, a szintetikus biológia 
és a kortárs médiaművészet határán állva teszi láthatóvá az élet új, 
technológiailag mediált állapotát. 
 
 
Roy Ascott: moist media és posztbiológiai érzékelés 
 
Roy Ascott brit kibernetikus és telematikus művész a moist media fo-
galmát az élő rendszerek, digitális technológiák és interaktív médiu-
mok hibrid, átmeneti közegeként vezette be (Ascott 1999). Meg- 
különböztette a digitális rendszerek (dry media), biológiai, ké- 
miai anyagok (wet media), valamint a moist media kategóriáját, mely 
az élő anyag és a technológia közötti kölcsönhatás zónájában jelenik 
meg. Itt a médium nem pusztán hordozó vagy alapanyag, hanem 
aktív, érzékeny és változó rendszer, mely sejtnövekedésre, biokémiai 
folyamatokra vagy genetikai módosításokra is képes reagálni. 
 
A moist media médiumfogalma tehát kitágítja a medialitás technikai 
keretét, és az élőt interaktív, hálózati és érzékelési aktorként értel-
mezi. Ez különösen jelentős a bioart és a biodesign területén, ahol az 
élő anyag nemcsak reprezentált vagy manipulált objektum, hanem 
a művészeti folyamat közvetlen, aktív résztvevője. 
Ascott művészi és elméleti munkássága a moist media fogalmát egy 
teljesebb világmodell részeként értelmezi: a BANG (bit, atom, neu-
ron, gén) integratív egységeként, ahol az adat, anyag, tudat és 
öröklődés egyetlen rendszerré fonódik össze (Ascott 2000). Ebben az 
ökológiai és posztbiológiai térben a digitális, biológiai és spirituális 
folyamatok egyetlen összetett médiumot alkotnak. 
 
Írásaiban Ascott a háromféle valóság – virtual, validated, vegetal  
reality – összeolvadásáról beszél. A vegetal reality egy olyan növényi 
tudatmezőt jelöl, ahol az élő anyag egyetlen indaként fonja össze az ér-
zékelést, az anyagot és a jelentést, és ahol visszatérhetnek az anyagelvű 
diskurzusok által száműzött ezoterikus és sámánisztikus hagyományok 
is. Ez a spirituális dimenzió a nooszféra technofil újraírásaként is értel-
mezhető, ahol az érzékelés, a tudatállapot és a médium egy átalakuló 
ökoszisztéma részévé válik. 
 
Ascott gondolkodása szorosan összefügg a poszthumán identitás kér-
désével: a moist media mint posztbiológiai ősleves nemcsak médium-
típus, hanem ontológiai tér, melyben új létformák és érzékelési módok 

Fogalmi keret 11



születhetnek. Ez a nézőpont különösen releváns a biofikció és spekulatív 
design területein, ahol a természet nem csupán modellezett, hanem 
transzperszonálisan átélt világként jelenik meg. 
 
A moist media így nemcsak technikai, hanem spirituális és mediá 
lis paradigma, mely közvetlen kapcsolatba hozható az anima- 
mimikri elméletével is. Ascott művészeti gyakorlataiban az interak- 
tív ökoszisztéma-szimulációk mediális mimikriként működnek – 
nemcsak reprezentálnak, hanem megszólítják és érzékileg akti- 
válják az élő világot. 
 
A moist media kifejezés magyarítása nyelvileg és konceptuálisan is 
nehéz. Bár a nedves médium kifejezés utalhat a biológiai és kémiai 
komponensekre, nem képes visszaadni a fogalom átmenetiségét, 
hibriditását és érzéki implikációit. Egyes kontextusokban pon- 
tosabb lehet a biodigitális vagy biohibrid médium megnevezés,  
különösen ott, ahol a biológiai és digitális folyamatok szorosan  
integrálódnak. A moist media tehát nemcsak technikai leírás, 
hanem tág metafora is, mely újfajta posztbiológiai és poszthumán 
medialitásra utal. 
 
 
Jens Hauser biomedialitása 
 
Jens Hauser biomedialitás-elmélete a biotechnológiai művészet és a 
médiatudomány határterületén helyezkedik el. Azt vizsgálja, miként 
válik az élő anyag nemcsak médiumként kezelhető, hanem önállóan is 
performatívvá a kortárs művészetben és technológiában. A klasszikus 
médiateóriákkal ellentétben, melyek a médiumokat passzív közvetí-
tőként értelmezik, Hauser szerint a biológiai rendszerek aktívan alakít-
ják és generálják is azt, amit közvetítenek (Hauser 2012). 
 
A biomedialitás olyan összefonódott rendszert ír le, ahol a biológiai és 
technológiai elemek közös médiumként működnek, például DNS- 
információ, sejtkultúra vagy biointerfész révén. Ebben a kontextusban 
a médium nemcsak eszköz, hanem interaktív és változó aktor, mely 
élőként vesz részt a kommunikációs és esztétikai folyamatokban. 
 
A mikroperformativitás kulcsfogalomként jelenik meg Hauser munkás-
ságában, utalva arra, hogy a művészi gyakorlatokban a sejtek, baktériu-
mok vagy enzimek nemcsak reprezentációs, hanem performatív 
elemek is (Hauser 2014). A biotechnológiai művészet így nemcsak  
médiumként használja az organizmusokat, hanem az élet folyamatait 
performatív aktusokként emeli be az esztétikai térbe. 

12 Az élet mint médium



Hauser hangsúlyozza, hogy a biomedialitás átírja a médium fogalmát: 
egyrészt biológiai organizmusokat alkalmaz médiumként, másrészt a 
technológiai eszközöket is élő rendszerekké formálja. A DNS például 
genetikai kódként és digitális információhordozóként is értelmezhető –  
így válik a médium önmagát újraértelmező (remediáló) formává. 
 
Ez az értelmezés nemcsak esztétikai és technológiai, hanem etikai és fi-
lozófiai kérdéseket is felvet. Az élő rendszerek médiumként kezelése el-
moshatja a határt az élő és a mesterséges között, újra kell gondolni a 
művészeti felelősség és a biológiai integritás viszonyát (Hauser 2019). 
A biomedialitás így szoros kapcsolatot tart fenn a bioart, a szintetikus 
biológia és az interaktív médiaművészetek legfontosabb törekvéseivel. 
 
Összefoglalva: a biomédia kortárs értelmezései – Thacker technológiai-
biopolitikai megközelítése, Ascott érzéki és spirituális médiumfogalma, 
valamint Hauser performatív biomedialitása – mind egy olyan kiterjesztett 
médiumelméleti horizontot rajzolnak fel, ahol az élő nem csupán repre-
zentáció tárgya, hanem maga is mediális aktor. Ez az új mediális ontológia 
alapozza meg a bioart és a biodesign kritikai és spe-kulatív gyakorlatait. 
 
 
2.2.6. Kritikai biomédia-elméletek és poszthumán 
gondolkodás 
 
A biomédia fogalmának kritikai újragondolása a kortárs médiumelmé-
let, filozófia és tudománykritika metszéspontján zajlik. Számos szerző 
és irányzat hangsúlyozza, hogy a biológiai és technológiai rendszerek 
médiumként való értelmezése nem csupán episztemológiai, hanem on-
tológiai és politikai következményekkel is jár (Hayles 1999; Parikka 2015; 
Parisi 2013). A biomédia nem pusztán új hordozó vagy reprezentációs 
forma, hanem olyan rendszerszintű átalakulás része, mely újraformálja 
az élet, a tudat és az anyag fogalmát. 
 
N. Katherine Hayles, amerikai irodalomtudós és médiateoretikus,  
az egyik első olyan szerző, aki a digitális biológia és a testtapasztalat  
viszonyára reflektált poszthumanista kontextusban. How We Became 
Posthuman című művében bemutatja, miként vált az élet fogalma egyre 
inkább információelméleti entitássá, elválaszthatóvá az anyagi testtől és 
a szubjektív tapasztalattól. Kritikája szerint a digitális biotechnológia 
és a számítástechnikai modellezés redukcionista módon kezeli az életet, 
háttérbe szorítva annak testbe ágyazottságát (embodiment) és kon-
textusfüggő komplexitását. A kulcsfogalom nála nem csupán biológiai 
adottság, hanem a tudat és a médium viszonyának kulturálisan és tech-
nikailag meghatározott szerveződése (Hayles 1999). 

Fogalmi keret 13



Jussi Parikka, a médiarégészet és az ökokritikai médiaelmélet képvi-
selője, biomédia-fogalmában ökológiai és materiális hangsúlyokat he-
lyez előtérbe. A Geology of Media (2015) és az Insect Media (2010) című 
munkáiban a médiát nem pusztán technológiai eszközként, hanem 
anyagi és ökológiai rendszerként közelíti meg. A biomédia olyan folya-
matként jelenik meg, mely nemcsak élő organizmusokat használ mé-
diumként, hanem maga is beágyazódik az anyagcserékbe, bomlási 
folyamatokba, ökológiai hálózatokba és geológiai időskálákba. Parikka 
koncepciója radikálisan decentralizálja a médium antropocentrikus fel-
fogását, és a biomédia kapcsán a környezeti és ökológiai kritika eszköz-
tárát is beemeli (Parikka 2015). 
 
A spekulatív médiatudomány és algoritmikus elmélet képviselőjeként 
Luciana Parisi a biomédiát a számítási rendszerek és az élet automati-
zált előállításának relációjában vizsgálja. Abstract Sex (2004) és Con-
tagious Architecture (2013) című műveiben azt elemzi, hogyan válik a 
biológiai élet programozhatóvá az algoritmikus rendszerek révén. Parisi 
szerint az élet már nem az organikus növekedés vagy szerves evolúció 
eredménye, hanem az absztrakt kód és a kalkulatív logika új szintézise 
(Parisi 2013). 
Peter Weibel Biomedia: Life-Like Behaviour (2022) című kiállítása a biomé-
dia fogalmát interdiszciplináris kontextusban vizsgálta. A bemutatott 
művek nemcsak imitálták az élő rendszerek sajátosságait, hanem auto-
nóm technológiai viselkedések lehetőségét is felvetették. Weibel értel-
mezésében a biomédia nem az élő anyag médiumként való alkal- 
mazása (mint például Hausernél), hanem az életszerű működés, 
adaptáció és önszerveződés technológiai modellezése – így a termé-
szetes és a mesterséges közötti határok újrarendeződése (Weibel 2022). 
 
Az előbbi elméletek közös nevezője, hogy a biomédiát nemcsak az élő 
szervezetek technológiai kiterjesztéseként, hanem egy újfajta filozófiai 
és esztétikai horizontként értelmezik (Parisi 2013; Hayles 1999; Parikka 
2015). A biomédia nem csupán egy technológiai eszköz vagy művészeti 
médium, hanem egy olyan kritikai tér, melyben az élet, az anyag és az in-
formáció viszonyai újrarendeződnek, és mely reflexióra késztet a poszthu-
mán állapot ökológiai, társadalmi és etikai kihívásaival kapcsolatban is. 
 
 
2.2.7. A biomédia fogalmának újradefiniálása 
 
A biomédia ebben a disszertációban nem kizárólag technológiai vagy 
művészeti kategóriaként jelenik meg, hanem olyan kritikai fogalom-
ként, mely az élet médiumként való értelmezését – biológiai, infor-
matikai, ökológiai és kulturális dimenziókban – tárja fel. A hangsúly 

14 Az élet mint médium



nem az élő technikai reprodukcióján, hanem annak érzéki, etikai  
és episztemológiai vonatkozásain van. 
 
A dolgozat értelmezési kerete szerint biomédiának tekinthetők azok 
a művészeti és designgyakorlatok, melyek élő anyagokkal és biológiai 
folyamatokkal dolgoznak, mint a bioart és a biodesign, spekulatív 
módon modellezik vagy tematizálják az élő rendszereket, mint a bio-
fikció és a biomimikri, vagy reflektálnak az élet technológiai, etikai 
és ökológiai implikációira. 
 
Ezzel szemben nem tartoznak ide azok a technológiai installációk, 
autonóm gépek vagy mesterséges intelligenciák, melyek nem viszo-
nyulnak kritikai módon a biológiai működéshez, és nem tematizálják 
annak korlátait vagy következményeit. 
 
A biomédia ebben az értelemben nemcsak új médiumhasználat, 
hanem olyan gondolkodási tér, ahol a biológiai rendszerek ontológiai 
kihívásként jelennek meg. A hangsúly az élő test anyagi, affektív és 
kapcsolati jelenlétére kerül, mely nem redukálható információra 
vagy algoritmikus működésre – szemben a digitális absztrakcióra 
épülő megközelítésekkel. A test nem pusztán hordozó, hanem aktív 
résztvevő – egy interakciós aktor –, mely újradefiniálja a médium és 
az élet fogalmát is. 
 
A biomédia tágabban értelmezett kritikai mezőként működik, ahol 
az élet működése, megértése, kockázatainak és lehetőségeinek fel-
térképezése, irányítása vagy újratervezése válik a művészi és tervezői 
gondolkodás központi elemévé. A biológiai rendszerek nem csupán 
anyagként, hanem érzékeny, hálózatos és relációs entitásként jelen-
nek meg, melyek az élő testbe ágyazott tudás, érzékelés és létmód 
fontosságát emelik ki. Ez a megközelítés kritikusan viszonyul a testet 
puszta adatként kezelő, algoritmizált nézőpontokhoz, és olyan mé-
diumfogalmat kínál, amelyben a jelentéshordozás és az interakció is 
az élőből indul ki. 
 
A biomédia fogalmának e tág, interdiszciplináris értelmezése mélyen 
beágyazódik a művészet és az élő rendszerek kapcsolatának történeti 
előzményeibe. Az élet médiumként való felfogása – akár szimbolikus, 
rituális, anatómiai vagy ökológiai síkon – már a legkorábbi vizuális 
kultúrákban is megjelent, és különböző formákban végigkíséri a 
művészettörténet egészét: az archaikus szertartások képi világától a 
mitikus állatábrázolásokon, vallási ikonográfián és reneszánsz kori 
anatómiai reprezentációkon át egészen a modern tudomány és tech-
nológia által inspirált művészeti gyakorlatokig. 

Fogalmi keret 15



A következő fejezet ezt a történeti és filozófiai ívet követi végig, feltárva, 
hogyan jelent meg az élő mint médium, metafora vagy világmagyarázó 
erő a művészeti formákban – jóval azelőtt, hogy a biomédia kifejezés 
létrejött volna. A történeti áttekintés itt nem a teljesség igényével, 
hanem konceptuális élességgel közelít: olyan meghatározó csomópon-
tokat emel ki, ahol az élet fogalma termé-keny átalakuláson ment ke-
resztül a művészet, tudomány és technoló-gia határvidékein – különös 
tekintettel a biomédia és a designelmélet szempontjaira. 
 
 
2.3. Az élet és természet viszonya 
 
A biomédia fogalmának feltérképezése rámutatott arra, hogy az élő 
nem csupán tárgya, hanem közege is lehet a tudományos és művészeti 
reprezentációnak. E mediális viszonyulás továbbgondolása megkívánja 
az élet, a természet és a test fogalmainak újraértelmezését mint össze-
fonódó, de nem azonos jelentésmezőket. A disszertáció értelmezési 
keretében az élet nem egy esszenciális vagy stabil entitás, hanem egy 
mediálisan strukturált mező, melyben a természet és a test is mint élet-
formák vagy élettel telített viszonyrendszerek jelennek meg. 
 
Bár a dolgozatban az élet, a természet és a test fogalmai időnként egy-
mást átfedve szerepelnek – jelezve e kifejezések kulturális és nyelvi  
összemosódását –, az értelmezési keret kísérletet tesz arra, hogy ana-
litikus és episztemikus különbségeket tegyen közöttük, eltérő mediális 
és diskurzusformáló szerepeik szerint. 
 
A természet a dolgozatban elsősorban mint modell, rendszer vagy 
viszonyítási struktúra kerül előtérbe – ahogyan azt például Janine  
Benyus vagy Buckminster Fuller biomimetikus koncepciói is mutat-
ják. A test ezzel szemben érzékelő, átalakuló és affektív közegként 
jelenik meg, mely az anyag, technológia és jelentés rétegein ke-
resztül válik értelmezhetővé. Az élet pedig ezek fölött nem hierarchi-
kus ernyőfogalomként, hanem az anyag, érzékelés, szervezettség és 
affektus dinamikus hálózataként értelmeződik – amely minden eset-
ben testi és/vagy természeti viszonyokba ágyazottan nyilvánul meg. 
 
A disszertáció elismeri azt az elméleti kritikát, mely a természet, az élet 
és a test szétválasztását gyakran mesterségesnek vagy ideologikusan 
terheltnek látja (például Haraway 2016; Morton 2007; Latour 2004). 
Timothy Morton „ökológia természet nélkül” tézise például arra mutat 
rá, hogy a természet fogalma gyakran antropocentrikus és mitologi- 
zált projekcióként működik, amely inkább elfedi, semmint feltárja  
az ökológiai viszonyokat. 

16 Az élet mint médium



A dolgozat mégsem mond le a fogalmi differenciálás szükségességéről, 
mivel éppen ezek a különbségek teszik lehetővé az eltérő művészeti, 
designelméleti és episztemológiai stratégiák elemzését. Az élet itt tehát 
nem önállóan létező elv vagy biológiai tény, hanem olyan mediális és 
kulturális konstrukció, mely a természethez, a testhez és az anyaghoz 
fűződő kapcsolataiban artikulálódik. A disszertáció célja nem e fogal-
mak végleges definiálása, hanem az, hogy feltárja, miként működnek 
ezek mint értelmezési keretek különféle tudásformákban, reprezentá-
ciókban és tervezési gyakorlatokban 
 
 
2.4. A mimikri fogalma és történeti háttere 
 
E viszony mediális és elméleti feltérképezése után a dolgozat a természet 
és élet fogalmainak kulturális és tudományos reprezentációi felé fordul, 
melyek gyakran az utánzás, a modellálás és a mimetikus ráhangolódás 
formáiban öltenek testet. A következő alfejezet a mimikri fogalmát és 
elméleti fejlődését vizsgálja mint olyan mediális és episztemológiai 
műveletet, mely kulcsszerepet játszik a természet értelmezésében,  
megértésében és újrakonstruálásában – a tudományos vizualizációtól  
a biomediális művészeteken át a tervezési gyakorlatokig. 
 
A természetutánzás egyik alapvető elméleti és gyakorlati kereteként 
a mimikri fogalmának hosszú története van a nyugati tudományban, 
művészetben és filozófiában. E disszertációban a mimikri nem csupán 
biológiai vagy esztétikai jelenségként jelenik meg, hanem olyan me-
diális és episztemológiai relációként, mely új megvilágításba helyezi 
a természet és az élet fogalmát. A fejezet célja a mimikri elméleti tör-
ténetének áttekintése, valamint két új kategória – az animamimikri 
és az episztemomimikri – bevezetése, melyek a természethez való  
affektív és ismeretelméleti kapcsolódás különböző módjait teszik  
láthatóvá. Az itt kibontott fogalmi mező megalapozza a disszertáció 
élet mint médium tézisét, valamint értelmezési keretet ad a későbbi 
esettanulmányok számára is, melyek a mimikri különféle alkalmazási 
formáit elemzik majd. 
 
 
2.4.1. Mimikri és mimézis a természetfilozófiában:  
a természet utánzása a tudományos és művészeti  
hagyományban 
 
A természet utánzásának eszméje mélyen gyökerezik a nyugati gondol-
kodás történetében. Arisztotelész mimézisfogalma a természet forma-
teremtő elvét hangsúlyozta, melyet a művészet nem pusztán leképez, 

Fogalmi keret 17



hanem kiteljesít (Arisztotelész [ca. 335 BCE] 1987). A reneszánsz művé-
szet – például Albrecht Dürer természeti tanulmányai – a természet 
részleteinek precíz követésében vélte felfedezni az isteni rend és har-
mónia leképezésének lehetőségét (Kemp 2000). 
 
Francis Bacon szerint a természet nem passzívan szemlélendő, hanem 
kikérdezhető: a tudomány feladata a természet működésének feltér-
képezése kísérleti és mimetikus eljárásokkal, nem egyszerű utánzással, 
hanem célzott manipulációval (Bacon [1620] 2000). Ezzel az ismeretel-
méleti mimikri korai formája jött létre, ahol a természet utánzása 
tudáselőállítási eszközzé vált. 
 
A biomimikri kortárs koncepcióját Janine Benyus (1997) dolgozta ki, aki 
a természetet „modellként, mértékként és mentorként” értelmezi a 
fenntartható innováció szolgálatában. Benyus hangsúlyozza, hogy a ter-
mészet tanítóként jelenik meg, nem csupán technikai, hanem etikai és 
ökológiai horizontként is. 
 
E rövid történeti áttekintés olyan példákat jelöl ki – a klasszikus 
mimézistől a reneszánsz természettudományon és művészeten át a 
modern biomimetikáig –, melyekre a disszertáció későbbi fejezeteiben 
részletesen visszatérek. 
 
 
2.4.2. Henry Dicks biomimikri-tipológiája 
 
The Biomimicry Revolution: Learning from Nature How to Inhabit the  
Anthropocene (2023) című munkájában Henry Dicks a biomimikrit 
nem pusztán technológiai vagy tervezési stratégiaként, hanem 
morális és filozófiai programként értelmezi. A természet utánzásá-
nak történeti és elméleti vizsgálata során négy mimetikus típust kü-
lönböztet meg: a theomimikrit, melyben a természet mint isteni rend 
leképezése; az antropomimikrit, mely emberi tulajdonságok vetítése 
a természetre; a biomimikrit, mely a természetet technikai modell-
ként alkalmazza; és a pantomimikrit, mely a természet komplex, nem 
emberi működésének utánzása. 
 
Ez a tipológia nemcsak a természet mimetikus megközelítéseit  
rendszerezi, hanem azok erkölcsi és világképi következményeit  
is feltárja. Dicks szerint a természet utánzása akkor válik radiká- 
lis ökológiai stratégiává, ha túllép a technikai hasznosításon, és  
a természetre tanítóként és etikai mérceként tekintünk. A négy  
mimikritípus így nemcsak történeti kategóriák rendszere, hanem  
egy etikai-episztemológiai skála, mely a disszertációban segíti  

18 Az élet mint médium



a természetutánzás különböző diskurzusainak értelmezését a tudo-
mánytól a designon át az ökoművészetig. 
 
 
2.4.3. A mimikri mint mediális és ismeretelméleti reláció 
 
Az előzőekben tárgyalt mimikrifogalmak – ideértve a Dicks-féle  
tipológiát a theo-, antropo-, bio- és pantomimikri, valamint a disszer-
táció által bevezetett onto-, szimbio-, episztemo- és animamimikri kate-
góriákat – nem csupán a természet utánzásának különféle típusait 
rendszerezik, hanem egy tágabb elméleti kontextushoz is hozzájárul-
nak: a természet mint mediális közeg felfogásához. E megközelítésben 
a természet nem tárgyként vagy háttérként jelenik meg, hanem 
közvetítőként, mely az emberi és nem emberi világok közötti viszonyo-
kat szervezi és közvetíti. 
 
A mimikri tehát nem csupán formai utánzást, hanem relációs 
szerveződést is jelent: olyan kapcsolatok kialakítását, melyekben a ter-
mészet strukturális mintázatai, affektív terei és episztemikus folyamatai 
egyaránt médiumként működnek. Az episztemomimikri révén a ter-
mészet tudássá válik, míg az animamimikri esetében érzéki és spirituá-
lis viszonyt teremt. A két fogalom együtt kitágítja a mimikri klasszikus 
horizontját, és összeköti a megismerés, az érzékelés és a jelentésképzés 
folyamatait. 
Ez a relációs szemlélet közvetlenül illeszkedik a dolgozat központi té-
teléhez: az élet mint médium gondolatához. A természet ebben az ér-
telmezésben nem statikus díszlet vagy utánzandó forma, hanem 
világépítő közeg, melyben az emberi tervezés, tudásformálás és eszté-
tikai gyakorlat újrakereteződik. A mimikriformák tehát nem pusztán az 
utánzás kategóriái, hanem mediális viszonyformák: olyan stratégiák, 
melyek a természetet nem reprezentálni, hanem olvashatóvá, 
átélhetővé és taníthatóvá teszik. Ily módon a mimikri nemcsak episzte-
mológiai és esztétikai, hanem ontológiai és mediális tét is: kulcsfogalom 
ahhoz, hogy a természet és élet viszonyát ne hierarchikusan, hanem há-
lózatosan és kölcsönösen értelmezzük. 
 
Noha a mimikri különböző típusainak elhatárolása az elméleti tisztá-
zást szolgálja, fontos hangsúlyozni, hogy e kategóriák gyakorlati al-
kalmazása nem mindig tisztán szétválasztható. Egy adott művészeti 
vagy designgyakorlat például egyszerre működhet episztemomime-
tikus és pantomimetikus regiszterben – azaz egyaránt szolgálhat  
megismerési célt és relációs, ökoszisztémikus érzékenységet is köz- 
vetíthet. Hasonlóképp, egyes biomimikri-alapú építészeti megoldá-
sok nemcsak technikai modellezésként, hanem animamimetikus  

Fogalmi keret 19



ráhangolódásként is olvashatók, különösen, ha az alkotás a termé-
szet spirituális dimenzióját is tematizálja. 
 
Ezért a disszertációban felállított tipológia nem zárja ki az átjárásokat 
és rétegzettségeket: a mimikriformák nem merev besorolási rendsze-
rek, hanem értelmezési tengelyek, melyek különböző hangsúlyokat 
emelnek ki egy adott természetkapcsolati viszonyból. 
 
Külön vizsgálatot érdemel a pantomimikri fogalma, mely Henry 
Dicks elméletében nem a természet utánzásának legkomplexebb 
formájaként, hanem a posztmodern mimikri egyik sajátos típusaként 
jelenik meg. A pantomimikri lényege, hogy bármi és minden lehet 
modell, mérce vagy inspiráció – nemcsak az ember, hanem bármely 
élő vagy élettelen létező. Ez a megközelítés élesen eltér a klasszikus 
biomimikri vagy az antropomimikri hierarchikus logikájától, hiszen 
elveti az egyetlen uralkodó példa lehetőségét, és a mintaképzés plu-
ralizmusát hangsúlyozza. 
 
Fontos azonban világossá tenni, miben tér el a pantomimikri a klasszi-
kus értelemben vett imitációtól, illetve a relációs esztétika fogalmá-
tól. Míg az imitáció a természet formáinak vagy működéseinek direkt 
másolását jelenti, a pantomimikri nem másol, hanem demokratizál: 
olyan esztétikai és etikai szemléletet képvisel, amely szerint minden 
forma és létező potenciálisan viszonyítási alap lehet, nem pusztán 
funkcionálisan, hanem értékelméleti szinten is. Ebben az értelemben 
rokonítható a relációs esztétikával Nicolas Bourriaud nyomán (2006), 
azonban túl is lép rajta: míg a relációs esztétika elsősorban emberi 
interakciókat tematizál esztétikai keretben, a pantomimikri nemcsak 
emberi, hanem nem emberi, ökológiai és technikai entitások közötti 
sokféle viszonyt is képes modellként kezelni, anélkül, hogy hierar-
chiát állítana közöttük. 
 
Ez a differenciálás különösen fontos a kritikai biomédia, a transzmediá-
lis ökodesign és az átmeneti közösségi modellek elemzésében, ahol a 
természet nem leképezett, hanem kódolt és együttműködve újraszer-
vezett közegként van jelen. 
 
 
2.5. Új fogalmi hozzájárulások: episztemomimikri,  
animamimikri, szimbiomimikri és ontomimikri 
 
A disszertáció elméleti újításként két, eddig nem rendszerezett mimik-
riformát vezet be: az animamimikri és az episztemomimikri fogalmát. 
Ezek a kategóriák a mimézis és a természetutánzás olyan aspektusaira 

20 Az élet mint médium



világítanak rá, melyek Henry Dicks biomimikri-tipológiájában (2021) 
nem jelennek meg explicit módon. 
Az animamimikri a természet utánzásának affektív, relációs és spirituá-
lis formáit ragadja meg. Olyan ráhangolódási stratégiákról van szó, me-
lyekben az emberi és nem emberi világ közötti kapcsolat nem technikai, 
hanem érzelmi, testi és gyakran rituális viszonyként jön létre. E mime-
tikus gyakorlatok – legyen szó gondoskodásalapú kapcsolódásról, mi-
tikus világlátásról vagy közvetítő szertartásokról – nem reprezentációt 
céloznak, hanem részvételt: a természet nem tárgyként jelenik meg, 
hanem élő, spirituálisan átitatott közegként, melyhez kapcsolódni lehet. 
Ennek a szemléletnek mély gyökerei vannak az őskori vizuális és rituális 
kultúrákban – például a barlangrajzokban, idolokban, totemekben –, 
ahol a képek nem másolatok, hanem mediális átjárók ember és termé-
szet, ember és állat, ember és szellemvilág között. Az animamimikri így 
összeköti az animista ontológiák és nem nyugati világképek relációs lo-
gikáját a kortárs ökofeminizmus érzéki etikájával, valamint az ökospi-
rituális művészetek tapasztalati horizontjával. A természet itt nem 
reprezentált, hanem megszólított valóság, melyhez az ember érzé- 
kenységgel és részvétellel fordul – így az animamimikri a modernitás 
technocentrikus tudásformáinak kritikájaként, valamint interkulturális 
és intertemporális tanulási formaként is értelmezhető. 
 
Az episztemomimikri ezzel szemben a természet utánzásának ismeret-
elméleti dimenzióját emeli ki. A fogalom olyan történeti és elméleti 
gyakorlatokra utal, melyekben a természet struktúráinak és működésé-
nek utánzása nemcsak technikai innováció, hanem a megértés és tudás 
médiuma. A korai modernitás tudományos és művészeti eljárásai – pél-
dául az anatómiai rajzok, mikroszkopikus ábrázolások, vagy mecha-
nikus modellek – nem csupán a természet vizuális leképezései voltak, 
hanem a természet működésének feltérképezésére szolgáló mimetikus 
technikák. Az episztemomimikri ebben az értelemben a természetből 
tanulás és a természet mint élő laboratórium felfogásának fogalmi kere-
tét nyújtja. A tudás nem elválik a természettől, hanem belőle származik: 
a természet működésének utánzása maga válik megismerési folya-
mattá. Ennek példáira – a mikroszkopikus vizualitástól a bionikus 
szerkezetekig – a dolgozat későbbi fejezetei részletesebben kitérnek. 
 
A szimbiomimikri a mimézis olyan ökológiai-relációs formája, mely a 
természetet nem leképezendő modellként, nem spirituális viszonytárs-
ként, és nem is alternatív világok alapjaként kezeli, hanem együttműkö-
dő élő rendszerként, melynek belső logikáihoz és anyagi folyamataihoz 
a design nemcsak igazodik, hanem azok részévé válik. A szimbiomimikri 
olyan tervezői megközelítéseket jelöl, melyek nem tárgyiasítják a ter-
mészetet, hanem anyagi-partneri viszonyként értelmezik azt: a mik-

Fogalmi keret 21



roszkopikus élőlényekkel, növényekkel vagy mesterséges biosziszté-
mákkal való közös növesztés, építés, gondozás nem imitáció, hanem in-
terakció. Az ilyen típusú mimikri nem az élet formáinak vagy mintáza- 
tainak reprezentációjára épül, hanem azok performativitásának és 
elevenségének aktiválására: a természet itt nem inspiráció vagy szim-
bólum, hanem társalkotó. A szimbiomimikri különösen releváns a nö-
vesztéses biodesign, a biofabrikáció, a mikrobiális együttélésen vagy 
szimbiotikus intelligenciákon alapuló projektek esetében, ahol az em-
beri és nem emberi aktorok együtt szerveznek egy újfajta materiális és 
ökológiai viszonyrendszert. Ez a megközelítés tehát túlmutat az antro-
pocentrikus tervezői racionalitáson, és olyan anyagalapú és ökológiai-
lag beágyazott designelméletet körvonalaz, mely a természetet nem  
csupán modellezi, hanem aktívan együtt él vele. 
 
Az ontomimikri a mimikri olyan lételméleti formája, amely nem a ter-
mészet megértésére (mint az episztemomimikri), és nem is azzal való 
relációs ráhangolódásra (mint az animamimikri) törekszik, hanem  
alternatív létformák konstruálásában válik működővé. Az ontomimikri 
nem a természet utánzásaként, hanem a természeten túli világképzés 
mediális stratégiájaként értelmezhető: olyan mimetikus gyakorlat, 
amely nem leképezi, hanem újraszervezi a létezés feltételeit. Ebben az 
értelemben a mimikri nem reprezentációs, hanem ontológiai aktus, 
mely során a természet nem referencia, hanem kiindulópont – vagy épp 
hiány –, amelyre válaszul újfajta ontológiai mintázatok jönnek létre. 
Az ontomimikri tehát nem alkalmazkodás vagy visszatérés, hanem 
világképző mozdulat: egy olyan mimézisforma, amely a poszttermé-
szetes világban új létlehetőségeket artikulál. Ez különösen fontossá 
válik azokban a kortárs művészeti és tervezési gyakorlatokban, ame-
lyekben az élet nem biológiai evidencia, hanem kulturálisan, techno-
lógiailag és esztétikailag megkomponált médiumként jelenik meg. 
E négy mimikritípus jelentősen kiegészíti és továbbgondolja Henry 
Dicks biomimikri-tipológiáját, mely a természet utánzását a theomi-
mikri (isteni rend leképezése), antropomimikri (emberi tulajdonságok 
vetítése), biomimikri (természet technikai modellként való alkalma-
zása) és pantomimikri (a természet komplex, nem antropocentrikus 
működésének utánzása) formáiban rendszerezi. A disszertáció új fogal-
mai a mimézis értelmezését tovább mélyítik azáltal, hogy beemelik a 
megismerés, az affektív részvétel, az ontológiai újrateremtés és az öko-
lógiai együttélés dimenzióit is. Ezáltal a természet mint médium komp-
lex, többrétegű mediális működésének átfogóbb megértését teszik 
lehetővé. Ebben a keretben az élet nem csupán biológiai jelenségként, 
hanem kulturális, technológiai és esztétikai konstrukcióként válik 
érzékelhetővé és formálhatóvá. Így a mimikri nem pusztán utánzás vagy 
reprezentáció, hanem a természet és az élet viszonyának dinamikus,  

22 Az élet mint médium



relációs és időben változó újraértelmezése, mely alapvető jelentőségű 
a kortárs ökokritikai, poszthumán és materiális elméletek számára. 
 
 
2.6. Biodesign mint fogalmi tipológia 
 
Carole Collet textiltervező és biomédia-kutató a Designing Our Future 
Bio-Materiality című tanulmányában – a Central Saint Martins Design 
& Living Systems Lab munkájára alapozva – három kategóriából álló 
biodesign-tipológiát dolgozott ki. Ezt a keretrendszert eredetileg  
az Alive – New Design Frontiers (EDF Foundation, 2013) című kiállí- 
tás kurátori koncepciójához fejlesztette, majd később a bioalapú  
tervezési stratégiák kritikai osztályozási eszközeként publikálta.  
A három alaptípus a következő: 
 
Természet mint modell – a biomimikrire épülő tervezés a természet for-
máit, szerkezeti mintázatait és működési elveit vizsgálja és alkalmazza a 
tervezésben, anélkül, hogy közvetlen kapcsolatba lépne élő rendszerek-
kel. Ez a megközelítés a természetet inspirációs forrásként kezeli, és 
gyakran formai, funkcionális vagy mérnöki szempontból imitálja az 
ökológiai rendszerek hatékonyságát. Jellemzően ez a leginkább tech-
nológiaközpontú és esztétikailag formalista irány, mely a természetből 
kiindulva, de attól függetlenül hoz létre új tervezési megoldásokat. 
 
Természet mint alapanyag – ebben a megközelítésben a természet olyan 
nyersanyagforrásként jelenik meg, melyből a tervezés tárgyiasítható, for-
málható anyagokat nyer ki. Idetartoznak a természetes eredetű, de nem 
élő anyagok, mint például a fa, a lenrost, a gyapjú, a cellulóz vagy az ás-
ványi anyagok, melyeket a tervező különféle technikákkal feldolgoz, ala-
kít, újrakombinál. A természet ebben az értelmezésben passzív forrás: 
olyan biológiai vagy ökológiai eredetű készlet, amely fölött a tervező ren-
delkezik. Bár gyakran hangsúlyozzák az újrahasznosítás, fenntarthatóság 
vagy lokális termelés szempontjait, ez a típus nem lép kapcsolatba élő 
szervezetekkel, és nem avatkozik be azok működésébe. A fókusz a ter-
mészetből származó anyag technikai és esztétikai hasznosításán van. 
 
Természet mint munkatárs – a tervező élő szervezetekkel működik együtt: 
irányítja azok növekedését, fejlődését, de nem avatkozik be a genetikai 
kódba. A design itt egyfajta termesztési vagy tenyésztési folyamatként 
értelmezhető, a háztáji, kiskerti vagy konyhai munkákhoz hasonlatosan. 
A természet, az élők aktív résztvevőként jelennek meg. 
 
Természet mint feltörhető rendszer – a szintetikus biológia módszerei- 
vel a tervező már genetikai szinten manipulálja az élő rendszereket.  

Fogalmi keret 23



Ez a leginkább technológiavezérelt forma, mely radikálisan új anyago-
kat és élő szervezeteket is létrehoz. 
Collet keretrendszere nemcsak a biodesign gyakorlati szintjeit mutatja 
be, hanem az etikai és ökológiai dimenziókra is reflektál. Minden típus 
mögött eltérő filozófiai viszony húzódik meg a természethez: az után-
zás, az együttműködés, illetve az átalakítás vagy biohackelés stratégiái. 

Fontos megjegyezni, hogy a kortárs művészeti és tervezési gyakorlatok 
gyakran nem illeszkednek tisztán egyetlen kategóriába: egyes munkák 
több típus jellemzőit is ötvözhetik, vagy átmenetet képezhetnek azok 
között. A természethez való viszony hibridizálódik – nem ritka, hogy egy 
projekt egyszerre tekint inspirációként a természetre, működik együtt 
élő organizmusokkal, és alkalmaz szintetikus biológiai technikákat is. 
 
A dolgozat jelen fejezetében e tipológiát kiterjesztem a szűken vett de-
signtervezésen túlra, beleértve az építészet, a képzőművészet, a média-
művészet és az intermediális rendszerek területét. Ezzel egy interdisz- 
ciplináris biodesign-felfogást vázolok fel, mely nemcsak anyagalapú, 
hanem kulturális, társadalmi és ökológiai rendszerekben is értelmezi a 
természet és a tervezés kapcsolatát. Ennek érdekében a Collet-féle hár-
mas tipológiát további kategóriákkal is bővítem, illetve újradefiniálom, 
a kortárs művészeti gyakorlatok példáin keresztül. 
 

24 Az élet mint médium

Carole Collet:  
A biodesign keretrend-

szer: az új tervezési  
viszonyok felé a termé-

szeti világgal. 2019

B
io

informált

B
iom érnökö

lt

Bio
a

la
p

ú

Bio
in

te
g

r
ált

Bio-
design

Bio-
gyártás

A természet
mint erőforrás

Biokörforgásos elvek

pl. szőlőbőr

A természet
mint partner
Bio-összeállítási elvek

pl. micéliumbőr: Mylo

A természet mint újraprogramozható rendszer
Szintetikus biológiai protokollok

pl. Microsilk™ a Boltthreadstől
(selyem, melyet élesztő termel)

A természet mint modell
Biomimikri-alapelvek

pl. szőlőbőr



III. AZ ÉLET FOGALMÁNAK TÖRTÉNETI  
KONSTRUKCIÓI 
 
Az élet fogalma első pillantásra magától értetődőnek tűnik: minden-
napi tapasztalatainkban az élő és az élettelen közötti különbség 
érzékelhető, sőt gyakran megkérdőjelezhetetlen. Mégis, a filozófia, a 
vallás, a tudomány és a művészet történetében az élet jelentése újra és 
újra átrendeződött – ontológiai, episztemológiai és kulturális szinten 
egyaránt. Nem létezik egységes definíció, csupán egy folyamatosan ala-
kuló, sokszor egymással versengő és egymást keresztező értelmezés-
rendszer, melyben az élet nem önálló, esszenciális entitásként, hanem 
kontextuálisan meghatározott jelenségként jelenik meg. 
 
Ez a fejezet történeti áttekintő jelleggel vizsgálja az élet fogalmának 
alakulását, elsősorban a disszertáció szempontjából releváns episzte-
mológiai és kulturális fordulópontokra koncentrálva. A bemutatott 
fejlődési ív az ősi kozmológiai rendszerek animisztikus világképétől  
a modern tudományos paradigmákon át egészen a kortárs biotechno-
lógiai, poszthumanista és információelméleti értelmezésekig terjed.  
A történeti áttekintés szükségképpen vázlatos, és nem törekszik teljes-
ségre; célja, hogy kiemelje azokat a kulcsmomentumokat, melyek az 
élet fogalmát újraértelmezhetővé tették a filozófia, a természettudo-
mányok és a művészet metszéspontjában. 
 
A fejezetben kirajzolódó genealógia egyben annak a kérdésnek a tör-
ténete is, hogyan vált az élet fogalma biológiai entitásból mediális, tech-
nológiai és politikai aktorrá – előkészítve annak megértését, miként 
válik az élet az interdiszciplináris művészeti és design gondolkodás szá-
mára is alakítható és kritikailag vizsgálható struktúrává. 
 
 
3.1. Kozmológiai és spirituális világképek az élet  
értelmezésében 
 
3.1.1. Az élet mint kozmikus és spirituális erő –  
animizmus és ősi világképek 
 
Az ősi társadalmak világképében az animizmus dominált, e szerint 
minden létezőnek – emberek, állatok, növények, hegyek, folyók – van 
saját szelleme vagy életereje. Az élet ebben a szemléletben nem külö-
nült el élesen az élettelentől, hanem folyamatosan változó, dinamikus 
kapcsolatban állt vele. A kortárs neoanimizmus a modern ökológiai 
gondolkodással ötvözi ezt a nézetet, hangsúlyozva, hogy az ember és a 
természet közötti viszony nem hierarchikus, hanem kölcsönös és szim-

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 25



biotikus. Az ókorban az élet fogalmát gyakran az istenek ajándékaként 
értelmezték. A mezopotámiai mitológiákban az életet a halandók  
csak kivételes esetekben nyerhették el maradandóan – ezt tematizálja 
a Gilgames-eposz, mely az örök élet keresésének és az emberi lét  
végességének dilemmáját állítja középpontba. Az egyiptomi NHT fo-
galma az élet princípiumát hordozta, és a fáraó isteni szerepéhez 
kapcsolódott, aki a világrend fenntartójaként működött. A keleti filozó-
fiák az életet kozmikus életerőként értelmezték. Az indiai gondolko-
dásban a prána az univerzum minden élő és élettelen részében jelen 
lévő vitális energia. A kínai filozófiában ennek megfelelője a qi (csi), 
mely minden létezőben kering, és a taoista, valamint konfuciánus  
hagyományok központi eleme. A sztoikus filozófia ezt a gondolatot  
a pneuma fogalmával ragadta meg, mely az univerzumot átható éltető 
erőként működik, és minden élőlényben jelen van. Ezek az elképzelések 
az életet egyetemes, ciklikus, nem egyéni szinten meghatározott jelen-
ségként ábrázolták, mely biológiai, valamint spirituális és kozmikus fo-
lyamatként is értelmezhető (Nosonovsky 2018). 
 
 
3.1.2. Az élet rendszerezése és átlépése – görög filozófia 
és mitológia 
 
A görög gondolkodás az élet értelmezésében radikálisan új irányokat 
nyitott meg, melyben az élet fogalmát biológiai, filozófiai és mitológiai 
síkokon egyaránt vizsgálták. Az életről alkotott elképzeléseik nem  
csupán a természet megfigyelésére épültek, hanem az isteni és emberi, 
az állati és mitikus világ találkozási pontjaira is reflektáltak. Arisztotelész 
volt az első, aki rendszerezte az élőlényeket, és megpróbálta tudomá-
nyos alapokon definiálni az életet. A De Anima (A lélekről) című 
művében az életet három funkció alapján határozta meg. A vegetatív 
lelkek, a növények: jellemzőik a táplálkozás, növekedés, szaporodás;  
az érzékelő lelkek az állatok, amiket a mozgás, az érzékelés és az ösztönös 
cselekvés jellemez; illetve a gondolkodó lelkek, az emberek, akiknek egye-
disége az értelem, a racionális gondolkodás és az erkölcsi döntések. Az élő 
és élettelen határai nála világosan meghúzhatók voltak: ami képes önfenn-
tartásra, érzékelésre vagy gondolkodásra, az élő; ami nem, az élettelen.  
 
Ezzel szemben a görög mitológiában az életformák nem mindig felel-
nek meg a természet arisztotelészi rendjének. Számos mitológiai lény 
az állati és emberi formák keveredésével jön létre, ami a természet ha-
tárainak feszegetésére utal. Legyen az a kentaur, egy ember és ló keve-
réke vagy az ember-bika Minótaurosz, mely lényekben az emberi és 
állat közti határvonalak elmosódnak, az emberi értelem és az állati 
ösztön kettősségét testesítik, a kultúra és a természet közti feszültséget 

26 Az élet mint médium



jelenítik meg. Nem beszélve Medúzáról, akinek puszta tekintete is élet 
és halál határát feszegeti. Az ilyen hibrid lények nem csupán a természet 
határainak feszegetését jelentik, hanem azt is megmutatják, hogy a 
görög gondolkodásban az élet nem mindig merev kategóriák szerint 
osztályozható. A görög világkép határait jelölik ki: a civilizáció és a 
vadon, a tudatos gondolkodás és az ösztönök között. A kimérák és más 
mitológiai hibridek különböző létezési formák összeolvadásának 
lehetőségét testesítik meg, megkérdőjelezve a test egységességét és az 
élet funkcionális elkülönülésének szükségességét. Nem csupán bio-
lógiai értelemben állítják próba elé az élőlények rendszertani besoro-
lását, hanem arra is rávilágítanak, hogy a görögök az élet fogalmát nem 
csupán fizikai, hanem szimbolikus és kulturális jelenségként is értel-
mezték. Arisztotelész filozófiájában az élet osztályozása egyértelmű, 
de a mitológiai világban ezek a határok folyamatosan átjárhatók. 
 
 
3.1.3. A középkori életfelfogás: teológia, alkímia  
és misztika 
 
A középkorban az életet elsősorban a teremtő isteni akarat megnyilvá-
nulásaként értelmezték. Az élet nem csupán fizikai létezés volt, hanem 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói  27

Michelangelo Merisi da 
Caravaggio: Medúza, 
1597/8. Uffizi Galéria 
Firenze



egyben lelki és transzcendens állapot is, melynek végső célja a spirituá-
lis tökéletesség. Aquinói Szent Tamás az arisztotelészi gondolkodás ha-
gyományait követte, de a keresztény teológiával összeegyeztetve ma- 
gyarázta az élet működését. Az emberi élet különlegessége a skolaszti-
kus gondolkodásban az volt, hogy a racionális lélek halhatatlan, így az 
emberi lét túlmutat a biológiai folyamatokon. 
 
Az alkímia szintén meghatározó szerepet játszott a középkori életértel-
mezések között. Az alkimisták úgy vélték, hogy az élet nem pusztán 
anyagi jelenség, hanem egy finomabb, spirituális elv is meghatározza. 
A négy őselem – föld, víz, levegő, tűz – mellett a kvintesszenciát tartot-
ták az élet alapvető összetevőjének. Az alkímiai hagyomány egyik kü-
lönös elmélete volt a homunculus létrehozásának lehetősége, mely 
szerint mesterséges úton is teremthető emberi élet. Ez az élet mester-
séges megteremtésének egy korai koncepciója. 
 
A középkori misztikus és hermetikus tradíciók az életet egyetemes en-
ergiaként értelmezték, mely az isteni teremtő erőből fakad. A kabbal-
isztikus gondolkodásban az élet az Élet fájával kapcsolódott össze, mely  
a teremtés folyamatát és a világrend működését szimbolizálta. A Gólem 
legendája is ebben a hagyományban gyökerezik: a kabbalisztikus tanok 
szerint egy ember által teremtett lény, mely Isten nevének ismeretével 
életre kelthető. A prágai Lőw rabbi története szerint a Gólem a zsidó kö-
zösség védelmezője volt, de végül irányíthatatlanná vált, ami az emberi 
teremtés korlátait és veszélyeit is megjelenítette. A homunculus és a 
Gólem koncepciója így párhuzamosan jelent meg a középkori gondol-
kodásban, egyik az alkímiai, másik a vallási hagyomány részeként. Az 
élet transzcendens értelmezése mellett fokozatosan megjelentek azok 
a filozófiai és tudományos törekvések, melyek az élet biológiai és mes-
terséges megteremtésének lehetőségét is vizsgálták. 

Ezen túl a középkori gondolkodásban az állatok és növények helye a 
létezés hierarchiájában szintén vitatott kérdés volt. Az állatok és 

28 Az élet mint médium

Paul Wegener  
és Paul Boese: Der Golem.  

Játékfilm, 1920.  
Ronald Grant Archive



növények jogainak gondolata már a középkorban is felmerült, külö-
nösen Szent Ferenc tanításaiban, aki az életet egységes, összekap-
csolt rendszerként értelmezte. 
 
 
3.1.4. Az élet mint dinamikus princípium – reneszánsz 
filozófia és természettudomány 
 
A reneszánsz filozófia és természettudományos gondolkodás jelentős 
mértékben átformálta az élet fogalmát, és elősegítette a mechanikus 
világkép kialakulását, de még nem zárta ki az organikus és spirituális 
értelmezéseket. Az élet ebben az időszakban dinamikus, önszerveződő 
és kreatív erőként jelent meg, mely nem csupán mechanikai működés, 
de nem is kizárólag isteni eredetű princípium. A reneszánsz egy át-
meneti korszak volt, ahol az élet filozófiai, tudományos és művészeti 
értelmezései még együtt léteztek, és megágyaztak mind a mechanikus 
világképnek, mind pedig a vitalizmus későbbi elméleteinek. 
 

A reneszánsz filozófiáját nagyban meghatározta az ókori görög és római 
gondolkodók újrafelfedezése, különösen a neoplatonizmus és az ar-
isztotelészi természetfilozófia. Emellett a hermetikus és alkímiai ha-
gyományok is jelentős szerepet kaptak. A hermetizmus és a 
neo-platonikus gondolkodás szerint a természet nem mechanikus 
szerkezet, hanem egy élő, dinamikus egység, melyet isteni erők hatnak 
át. Az élet tehát nem pusztán biológiai jelenség, hanem egyfajta spirit-
uális princípium, mely az egész világmindenséget áthatja. 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói  29

William Harvey:  
Exercitatio Anatomica 
de Motu Cordis et  
Sanguinis in  
Animalibus, 1628



A reneszánsz természettudományos gondolkodás egyik fontos fordu-
lópontja William Harvey munkássága volt, aki a keringési rendszer 
működését írta le. 1628-ban megjelent Exercitatio Anatomica de Motu 
Cordis et Sanguinis in Animalibus című művében kísérletekkel bizonyí-
totta, hogy a vér a szív által működtetett zárt keringési rendszerben 
mozog. Ezzel a felfedezéssel is megerősítve az élő szervezet mechanikus 
szemléletét, mely szerint a test nem csupán életerő által működő enti-
tás, hanem egy rendszer, mely fizikai törvényszerűségek alapján szabá-
lyozott. Ez a gondolat a későbbi mechanikus világkép alapjává vált. 

Leonardo da Vinci szintén hozzájárult az emberi test működésének új, 
empirikus megközelítéséhez. Anatómiai vizsgálatai során boncolásokat 
végzett, részletes rajzokat készített az emberi testről, és megpróbálta 
megérteni a szervek és rendszerek működését, különös figyelmet for-
dítva az izmok, csontok és keringési rendszer szerkezetére. Tanulmányai 
nemcsak a művészet, hanem a tudomány számára is áttörést jelentet-
tek, mivel az emberi testet már nem pusztán spirituális vagy filozófiai 
entitásként, hanem működő biomechanikai rendszerként vizsgálta. 
Munkássága a későbbi orvostudományos és biológiai kutatások előfu-
tárának tekinthető (Laurenza 2012). 
 
A reneszánszban a homunculus fogalma is tudományosabb és filozó-
fiaibb kontextusba került. Paracelsus (1493–1541) az elsők között volt, 
aki részletes elméletet írt arról, hogyan lehet mesterséges embert 
előállítani. Úgy vélte, hogy egy speciális eljárással homunculust lehet 
tenyészteni, például emberi ondó és különböző természetes anyagok 

30 Az élet mint médium

Leonardo da Vinci:  
A szív és érrendszeré-
nek anatómiája, c. 1513



kombinálásával, majd az egészet lombikban érlelve. Paracelsus nem 
csupán spekulációként kezelte ezt, hanem úgy vélte, hogy az ember  
aktívan részt vehet a teremtés folyamatában, és az élet nem kizárólag  
isteni ajándék (Murase 2020). Alkímiai munkássága a reneszánsz tudo- 
mányos és spirituális világképet egyszerre testesítette meg: az élet mes-
terséges előállításának lehetőségét nem pusztán filozófiai, hanem  
gyakorlati célként is kezelte. 
 
 
3.2. Mechanikustest-modelltől a nooszféráig – az élet  
értelmezésének modern fordulatai 
 
Az újkor jelentős fordulópontot hozott az életfogalom értelmezésében, 
amikor is a mechanikus világkép és a vitalizmus szembekerült egymás-
sal. Míg a felvilágosodás mechanisztikus szemlélete az élő szervezete-
ket gépekként írta le, addig a vitalizmus hívei egy különleges életerő 
létezését feltételezték, mely megkülönbözteti az élőt az élettelentől. 
 
 
3.2.1. Descartes és a mechanikustest-modell 
 
A XVII. században René Descartes új alapokra helyezte az élet fogalmát. 
Az élő szervezeteket bonyolult gépezeteknek tekintette, melyek mű-
ködését pusztán fizikai és mechanikai törvényekkel magyarázta. Az ál-
latokat öntudat nélküli automatáknak tartotta, míg az emberi élet 
sajátosságát a res cogitans, azaz a gondolkodó lélek különálló létezése 
adta, azonban a test maga mechanikai elvek szerint működik. Ez a dua-
lista szemlélet nagy hatással volt az európai gondolkodásra, azonban  
a materialista filozófia hamarosan elkezdte megkérdőjelezni. Illetve ez 
a gondolkodás vezetett később az élő szervezetet biológiai gépként 
értelmező elméletekhez. 
 
 
3.2.2. A természet osztályozása és láthatóvá tétele – 
Linné és a mikroszkóp 
 
A XVII–XVIII. század fordulóján a természet reprezentációjának új kor-
szakát hozza el a tudományos megfigyelés és osztályozás gyakorlata, 
mely nemcsak episztemológiai fordulattal, hanem a vizuális kultúra vál-
tozásával is jár. A természet már nem pusztán szemlélendő, teológiai 
jelentésekkel átszőtt rendként jelenik meg, hanem olyan entitásként, 
melyet fel kell térképezni, meg kell mérni, és rendszerezni kell. 
A svéd természettudós, Carl von Linné munkássága ebben a folyamat-
ban alapvető szerepet játszik. Linné bináris nevezéktana és hierarchikus 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói  31



rendszere az élővilágot egy univerzális logika szerint próbálja leírni, 
kategorizálni és elnevezni. Az 1735-ös Systema Naturae rendszerének 
célja a természet sokféleségének katalogizálása mellett, az is, hogy érzé-
keltesse a világ racionális struktúráját. Ez az osztályozási rend nemcsak a 
biológiát, hanem a természetábrázolás vizuális kultúráját is átformálta: 
a botanikai és zoológiai illusztrációk Linné hatására taxonómiai eszközzé 
váltak. Erről részletesebben A természet mint gép fejezetben írok. 
 

32 Az élet mint médium

Robert Hooke csalánról 
és vadzabról készült 

mikroszkópos metszete 
a Micrographia című 

művéből, 1665.  
Science History 

Institute, Philadelphia, 
Egyesült Államok



A természet láthatóvá tétele szempontjából szintén meghatározó  
technikai fordulat volt a mikroszkóp feltalálása és tökéletesítése. Robert 
Hooke 1665-ös Micrographia című munkája és Antonie van Leeuwen-
hoek egylencsés mikroszkópjai révén feltárult a biológiai mikrovilág:  
a sejtfalak, rostok, mikroorganizmusok, spermiumok és egysejtű élő-
lények világa. A mikroszkóp hozzáférhetővé tette a természet új rétegét, 
valamint új képi nyelvet is teremtett. A mikroszkopikus világ leképezése 
nem csupán tudományos gyakorlat volt, hanem esztétikai kihívás is,  
melyben az ábrázolás és a megértés szorosan összefonódott. 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói  33

Methodus Plantarum 
Sexualis in sistemate 
naturae descripta, 
Leiden 1736. Linné  
szexuális növényrend-
szerének 24 osztálya  
képekben.  
Illusztráció:  
Georg Dionysius Ehret, 
Österreichische  
Nationalbibliothek, 
Bécs



3.2.3. Vitalizmus és animizmus a XVIII. században 
 
Mivel a mechanikus világkép nem tudott minden biológiai jelenséget 
megmagyarázni, ezért a XVIII. századtól kezdve megjelent a vitalizmus, 
mely szerint az életet nem lehet pusztán fizikai és kémiai folyamatként 
leírni. Johann Friedrich Blumenbach és más vitalista filozófusok szerint 
az életet egy különleges, nem fizikai életerő, vis vitalis működteti.  
A vitalizmus részeként Georg Ernst Stahl újra felvetette az animizmus 
fogalmát, mely hasonlóan a korábbi korok felfogásához az életerőt  
egyfajta szellemi princípiumként értelmezte, azonban nem egy átfogó 
spirituális világszemléletként használta, hanem mint egy biológiai  
és orvostudományi koncepciót, mely az adott szervezet működését  
magyarázza. 
 
 
3.2.4. A romantikus természetfilozófia és az organikus 
világkép 
 
A XVIII. század végén kibontakozó német romantikus természetfilozó-
fia a felvilágosodás racionalista világképével szemben egy szerves, dina-
mikus és spirituálisan is átitatott természetszemléletet fogalmazott 
meg. Az olyan gondolkodók szerint, mint Friedrich Wilhelm Joseph 
Schelling, Johann G. Fichte és Lorenz Oken, a természet több fizikai ob-
jektumok összességénél: egy egységes élő organizmus, mely belső 
törvényszerűségek szerint fejlődik. Az Ideen zu einer Philosophie der Natur 
című művében Schelling a természetet a látható szellemnek, míg a szel-
lemet a láthatatlan természetnek nevezte, ezzel egy holisztikus és dia-
lektikus kapcsolatrendszert tételezve a létezés különböző szintjei között 
(Schelling 1797). 
 
Ez a szemlélet nagy hatást gyakorolt a korabeli tudományos gondol-
kodásra is, különösen a biológia, orvostudomány és geológia terü-
letén. A természet organizmusként való értelmezése előrevetítette 
a rendszerelmélet, az ökológia és az élet filozófiájának későbbi 
fejlődését is. Alexander von Humboldt munkássága, aki empirikus 
kutatásokkal támasztotta alá a természet egységes és kölcsönhatá-
sokon alapuló működését, a romantikus természetfilozófia gyakorlati 
térnyerését is jelezte. 
A romantikus természetkultusz a művészetre is nagy hatást gyako-
rolt. A természet mitikus, archetípusos és pszichikai térként való ér-
telmezése – különösen a német idealizmus és a pszichoanalízis 
határterületein – a XX. századi modernizmus számos irányzatában, 
így például a szürrealizmusban vagy a biomorf esztétikában is vissza-
köszön (Setz 2021). 

34 Az élet mint médium



3.2.5. Az enciklopédisták rendszerező természetképe 
 
A XVIII. századi francia enciklopédisták a felvilágosodás tudományos 
és filozófiai programját egységes tudásrendszerré kívánták szervezni. 
Az Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers 
(1751–1772) célja nem csupán a világ megismerése, hanem annak 
rendszerezhetővé és hozzáférhetővé tétele volt. A természet ebben a 
kontextusban nem transzcendens rendként, hanem értelmezhető és 
leírható struktúraként jelent meg. Denis Diderot és D’Alembert 
szerkesztői munkája mellett olyan szerzők, mint Buffon és Robinet a 
természet történetiségét, szervezettségét és fokozatosságát hangsú-
lyozták. Bár szemléletük sok tekintetben mechanikus alapokon nyugo-
dott, egyes gondolataik – különösen Buffon esetében – már előrevetítik 
a fajok változásának, az életerőnek és az organikus fejlődésnek a ké-
sőbbi vitalista és evolúciós elméleteit. Az enciklopédisták természetké-
pe így egyszerre illeszkedik a kor racionalizáló projektjébe, és nyit teret 
egy összetettebb, nem pusztán mechanikai alapú életfogalom számára. 
 
 
3.2.6. Materialista és evolúciós fordulat  
a XIX. században 
 
Ezzel szemben a materializmus követői – például Ludwig Büchner –  
azt állítják, hogy az élet minden aspektusa fizikai és kémiai törvények 
alapján írható le. A mechanikus természetszemléletet megerősíti Fried-
rich Wöhler 1828-as kísérlete, mely során először állít elő szervetlen 
anyagból szerves vegyületet, a karbamidot. Ez a kémiai áttörés megdönti 
azt a korábbi nézetet, hogy az élő anyag kizárólag élő szervezetben jöhet 
létre. Az Erő és anyag című 1855-ös művében Büchner úgy érvel, hogy 
minden lelki és életjelenség az anyagból és annak mozgásából vezethető 
le, azaz nincs szükség semmiféle életerőre vagy isteni eredetre az élet  
magyarázatához. A vitalizmus fokozatosan háttérbe szorul, miközben 
egyre inkább teret nyer az a szemlélet, mely szerint az élet nem valami 
különleges, az anyagi világtól elválasztott princípium, hanem összetett 
fizikai és kémiai folyamatok működésének eredménye. 
Ez a nézőpont a redukcionizmus alapelveire épül: az élő rendszerek 
működése visszavezethető egyszerűbb, leírható törvényekre – az orga-
nizmus nem több a részeinek összességénél. Ez a szemlélet nemcsak a 
biológiai kutatások, hanem az orvoslás, az anatómia és a biotechnológia 
fejlődését is meghatározza. 
 
A XIX. század két jelentős tudományos áttörése – a szerves anyag  
mesterséges előállítása és Charles Darwin evolúciós elmélete – alapjai-
ban formálja át a filozófiai és vallási diskurzusokat. A fajok eredete című 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói  35



1859-es művében Darwin az életet folyamatos fejlődési folyamatként 
írja le, melyet a természetes szelekció, a környezeti nyomás, és az adap-
táció irányít. Az élőlények nem örök, változatlan formák, hanem tör-
téneti konstrukciók, melyek hosszú idő alatt, fokozatos módosulások 
révén alakulnak ki. 
 
Ez az elmélet komoly kihívást jelent a vallási világképre nézve, hiszen 
az élet eredete nem isteni teremtés, hanem természetes törvények által 
irányított folyamat. Ezzel az élet fogalma is alapvetően megváltozik: 
többé nem tekinthető valami öröktől fogva adott, változatlan lényeg-
nek, hanem olyan folyamatnak, mely történeti fejlődésen megy ke-
resztül, és melynek szerkezetét, működését az ember fokozatosan 
megismerheti és akár újra is alkothatja. 

Ezzel párhuzamosan a XIX. században fejlődésnek indult a sejttan és a 
mikrobiológia, mely új alapokra helyezte az élet mechanizmusainak ér-
telmezését. Theodor Schwann és Matthias Schleiden sejttani elmélete 
szerint minden élő szervezet sejtekből áll, és ezek a sejtek az élet 
alapvető egységei. Ez az elmélet tovább erősítette a materialista világ-
képet, hiszen az élet immár molekuláris és sejtbiológiai folyamatokként 
is vizsgálhatóvá vált. 
 
A materializmus és a pozitivizmus egyre nagyobb szerepet kapott az 
élet értelmezésében. Auguste Comte pozitivizmusa szerint az élet meg-
értéséhez kizárólag az empirikus tudományok és a megfigyelhető 
törvényszerűségek vezethetnek el. Comte filozófiájában az élet egy bio-
lógiai jelenség, melynek megismeréséhez nincs szükség metafizikai 
vagy vallási magyarázatokra. 

36 Az élet mint médium

William Heath:  
Monster soup com-

monly called Thames 
water, being a correct 
representation of the 

stuff doled out to us  
(Szörny-leves, közis-

mert nevén Temze-víz – 
hű ábrázolása annak  

az anyagnak, amit  
nekünk kimérnek),  

1828, British Museum.



Ezzel párhuzamosan Friedrich Nietzsche a vitalitás és az életerő szerepét 
hangsúlyozta, mely szerinte az emberi létezés legmélyebb mozgatóru-
gója. Az életet nem statikus entitásként, hanem dinamikus, erőteljes, 
önmagát meghaladó folyamatként értelmezte. Az örök visszatérés  
és a hatalom akarásának gondolatai arra utaltak, hogy az élet nem 
pusztán biológiai létezés, hanem folyamatosan önmagát újraértelmező 
és kiteljesítő erő. Nietzsche gondolatai előrevetítették a XX. századi  
egzisztencializmus és a poszthumanizmus egyes irányzatait is. 
 
 
3.2.7. Kozmizmus és biofikció mint jövőértelmezések 
 
A XIX. és a XX. század fordulójának Oroszországában alakult ki a kozmiz-
mus, egy filozófiai, tudományos és spirituális mozgalom, mely előrevetí-
tette a modern transzhumanista gondolkodás számos alapvetését. 
Központi fogalmai közé tartozik a nooszféra, melyet az emberi tudat és 
technológia egyesülésének eredményeként létrejövő evolúciós állapotként 
értelmeztek. A kozmisták szerint ebben a szakaszban az emberiség képes 
tudatosan alakítani a természetet, kiterjeszteni uralmát az univerzum fe-
lett, és végső célként elérni a biológiai halhatatlanságot, valamint az összes 
valaha élt ember feltámasztását. Meggyőződésük volt, hogy a tudomány 
és technológia képes az emberi faj genetikai és pszichológiai tökéletesíté-
sére, míg a fejlődés következő lép-csőfokát a föld elhagyása és az univer-
zum kolonizálása jelentheti. Azaz a kozmizmusban a nooszféra építése, 
használata egy aktív technológiai projekt is, melynek célja a világ és az uni-
verzum átalakítása az emberi értelem irányítása alatt. 
 

A kozmizmus eszméi és a nooszféra koncepciója mély hatást gyakoroltak 
a szovjet blokk tudományos-fantasztikus irodalmára, melyben a techno-
lógiai fejlődés és az emberi evolúció összekapcsolása központi témává vált. 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói  37

A Hold víziói  
– ikonikus illusztráció, 
mely egy Kreml-szerű 
építményt ábrázol 
üvegkupola alatt  
a Holdon;  
a kép a Science Digest 
1958-as cikkéhez  
készült



Ezek a művek nem csupán a tudomány mindenhatóságába vetett hitet 
tükrözték, hanem gyakran reflektáltak annak etikai dilemmáira és az em-
beri tudás korlátaira is. A Sztrugackij testvérek Stalker című regénye és 
Stanisław Lem Solarisa különösen izgalmas példák a biofikció korai formái-
ra, ahol az ismeretlen biológiai entitásokkal való találkozás nemcsak tech-
nológiai, hanem filozófiai és ontológiai kérdéseket is felvet. Ezekben a mű- 
vek olyan világokat ábrázolnak, ahol a biológiai és mesterséges rendszerek 
összefonódása új létformák és ismeretelméleti kihívások előtt nyit utat. 
 
 
3.2.8. Frankenstein és a mesterséges élet allegóriája 
 
A XIX. század elején, 1818-ban, Mary Shelley Frankenstein avagy a modern 
Prométheusz című regénye az élet mesterséges létrehozásának kérdé-
sét irodalmi formában tematizálta. A regény a kor gótikus irodalmának  
klasszikusa, ami az aktuális tudományos diskurzusra is reflektál:  
galvanizmus, vitalizmus, orvostudomány és a mechanikus testfelfogás 
kérdései köszönnek vissza a történetben. Frankenstein figurája a mo-
dern Prométheuszt testesíti meg, aki az isteni teremtés jogát kisajá-
títva hoz létre életet, ám alkotását nem képes sem érteni, sem etikai 
kontroll alatt tartani. 
 
A történet központi dilemmája – kié az élet teremtésének és értelmezésének 
joga? – később a bioetikai és technofilózofiai viták alaptémájává vált.  
A regény a technológiai hübrisz, a mesterséges intelligencia, klóno- 
zás és szintetikus biológia előfutáraként is olvasható. Az alkotó és  
teremtmény viszonyában a tudomány határainak és következményei- 
nek kérdései vetődnek fel, melyek ma is aktuálisak a génszerkesztés,  
az ember–gép hibridizáció vagy a mesterséges élet kutatása során. 
 
 
3.3. Az élet és természet új tudásformái – biopolitika, 
ökológia és rendszerelmélet a XX. században 
 
A XX. században az élet fogalma radikális elméleti és gyakorlati  
átalakuláson ment keresztül. A biológia, a genetika, az ökológia és  
a rendszerelmélet különböző diszciplínái egyre pontosabb és be- 
avatkozhatóbb modellként kezdték leírni az élő rendszereket, miköz- 
ben a politikai hatalom is fokozatosan ráirányította figyelmét az élet 
szabályozására, kontrolljára és optimalizálására. Ez az időszak az élet 
tudományos racionalizálásának és politikai kisajátításának kor- 
szaka: a test, a populáció és a természet egyaránt olyan információs  
és anyagi rendszerekké váltak, melyek működése mérhető, tervez-
hető és technológiailag alakítható. 

38 Az élet mint médium



A korai XX. század filozófiai vitáitól kezdve – ahol a mechanikus világ-
kép és a vitalizmus csapnak össze – egészen a DNS szerkezetének fel-
fedezéséig, a biológiai élet értelmezése egyre inkább eltolódik a fizikai 
törvények és genetikai kódok logikája felé. Ugyanakkor ez az új biológiai 
fordulat nem maradt következmények nélkül a társadalmi és politikai 
szférában: az eugenika, a népesedéspolitika és a biopolitikai kontroll 
eszköztára újfajta hatalmi viszonyokat teremtett az emberi élet felett. 
Az élet nemcsak tudományos objektummá vált, hanem politikai tétté 
is – a szabályozás, kizárás és optimalizálás tárgyává. 
 
Ezzel párhuzamosan az ökológiai és rendszerelméleti gondolkodásmód 
új felismeréseket hozott az ember és természet relációs viszonyáról.  
A komplex rendszerek, visszacsatolások és ökológiai egyensúly mo- 
dellezése felvetette annak szükségességét, hogy az ember ne csupán 
kívülállóként, hanem a természet részeként értelmezze saját műkö-
dését és felelősségét. A Gaia-elmélet, a kibernetika és az ökológiai filo-
zófiák ezt az új, holisztikusabb szemléletet képviselik, melyek a XX. 
század második felétől kezdve nemcsak tudományos, hanem politikai 
és etikai kereteket is biztosítanak az ökológiai gondolkodás számára. 
 
Ebben a fejezetben azt vizsgáljuk, hogyan alakult át az élet fogalmának 
tudományos, filozófiai és politikai értelmezése a XX. században, és milyen 
új tudásformák jöttek létre az élő rendszerek kutatásában. Kiemelt  
figyelmet fordítunk a biopolitika, az ökológia és a rendszerelmélet met-
széspontjaira, valamint arra, hogy ezek a nézőpontok miként formálták 
át az ember és természet közötti viszonyt a kortárs gondolkodásban. 
 
 
3.3.1. Mechanikus világkép és vitalizmus 
 
A XX. század elején az élet filozófiai és vallási megközelítéseiben két 
nagy irányzat tovább birkózott egymással. Egyik oldalon a mechanikus 
világkép és az analitikus filozófia követői, például Bertrand Russell, úgy 
vélték, hogy az élet teljes mértékben leírható tudományos terminusok-
kal, és egyáltalán nincs szükség semmilyen transzcendens magyará-
zatra. Másik oldalon Henri Bergson vitalizmusa áll, mely szerint az 
életet az élan vital, az életerő mozgatja, s nem vezethető le pusztán  
fizikai és kémiai törvényszerűségek alapján. 
 
 
3.3.2. Genetika, biokémia és az információ fogalma 
 
A XX. század elején az élet értelmezése egy újabb tudományos forrada-
lommal gazdagodott: a genetika és a molekuláris biológia térnyerése 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói  39



alapjaiban változtatta meg az élő rendszerekről alkotott képet. Louis 
Pasteur és Robert Koch felfedezték a mikroorganizmusok szerepét a be-
tegségek kialakulásában, valamint bebizonyították, hogy az élet ere-
dete nem a spontán keletkezésből, hanem sejtszintű folyamatokból 
vezethető le. Alexander Fleming 1928-as felfedezése, a penicillin, 
szintén alapvető hatást gyakorolt az élő rendszerek megértésére, hiszen 
bebizonyította, hogy bizonyos mikroorganizmusok képesek más élő 
szervezetek működését befolyásolni és elpusztítani. Ez nemcsak az or-
vostudományban hozott forradalmi áttörést, hanem az élet biológiai 
kontrolljának kérdését is felvetette. 
Gregor Mendel 1865-ban leírt öröklődési törvényei kevéssé voltak ismer-
tek a saját korában, míg a XX. század elején Thomas Hunt Morgan és 
más genetikusok bizonyították, hogy a gének és a kromoszómák sza-
bályozzák az öröklődést. Az élet már nemcsak biokémiai folyamatként 
volt értelmezhető, hanem információk átadásaként és kódolt rendsze-
rek működéseként is. 

Az élet biológiai és információs alapokra helyezése nemcsak elméleti 
fordulatot jelentett, hanem gyakorlati, populációs szintű beavatkozások 
új korszakát is megnyitotta. Az egyik legsikeresebb ilyen beavatkozás  
a védőoltások elterjedése, ami gyökeresen átalakította az emberi faj  
evolúciós pályáját. A fekete himlő, a gyermekbénulás, a kanyaró vagy  

40 Az élet mint médium

Alexander Fleming: 
Anya gyermekkel,  

baktérium festmény 
193-/194-.  

Imperial College 
Healthcare NHS Trust.



a rubeola elleni vakcinák százmilliók életét mentették meg, és olyan ge-
netikai hajlamokat semlegesítettek, melyek korábban súlyos halálozás-
hoz vezettek volna. Bár nem a kortárs csíravonalszintű genetikai 
módosításról van szó, mégis tartós populációs hatással bíró beavatko-
zásként értelmezhető, mely kulturálisan elfogadott, rutinszerű gyakor-
lattá vált. Ez rámutat arra is, hogy a biológiai beavatkozások elfoga- 
dottsága nemcsak a technikai részletektől függ, hanem kulturális,  
morális és történeti keretekben alakul ki. A kérdés nem az, hogy bele-
nyúlunk-e az életbe, hanem hogy hol húzzuk meg az elfogadhatóság, a 
visszafordíthatóság és az etikai határok vonalát (Plotkin 2014). 

 
Ezek a tudományos felfedezések mély filozófiai következményekkel jár-
tak. Az élet nem egy misztikus, organikus princípium volt többé, hanem 
egy önszerveződő rendszer, melyet a biokémia törvényei és a genetika 
szabályai irányítanak. Az élet metafizikai és vallási magyarázatai foko-
zatosan háttérbe szorultak, és az élet értelmezése egyre inkább a bio-
lógia és az informatika irányába tolódott el. 
 
Ezzel egy időben a vallási gondolkodás új irányokat vett. A keresztény 
teológia egyes áramlatai egyre inkább igyekeztek összeegyeztetni az 
evolúció elméletét a teremtés hitével. Teilhard de Chardin jezsuita  

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 41

Alexander Fleming: 
Gárdista,  
baktérium festmény,  
1933. Alexander Fileming 
Laboratory Museum, 
London



teológus és paleontológus, az életet egy kozmoszszintű evolúció része-
ként értelmezte. Nála is megjelenik a nooszféra fogalma, ami az evolú-
ció egyik fázisa, mely az emberi tudat kibontakozásával és globalizáció- 
jával jön létre és egy magasabb rendű, isteni cél, az ómega-pont felé fej-
lődik, ahol az emberiség egy kollektív tudati egységbe rendeződik, mely 
végső soron spirituális fejlődéshez vezet. Teilhard gondolatai nagy ha-
tással voltak a modern spirituális és transzhumanista gondolkodásra, 
mivel az emberi tudat technológiai és spirituális fejlődésének összefo-
nódását hangsúlyozta. 
 
 
3.3.3. Történeti eugenika, biopolitikai kontroll  
és disztópikus jövőképek 
 
A XIX–XX. század fordulóján a materialista és evolúciós gondolkodás 
egyre szorosabb szövetségbe került, s ez a szemléleti eltolódás nem csu-
pán tudományos, hanem társadalompolitikai következményekkel is 
járt. A természetes szelekció elmélete – különösen Darwin hatása nyo-
mán – fokozatosan bekerült a társadalomszervezési és népesedéspoli-
tikai diskurzusokba, ahol a biológiai öröklődés törvényeit az emberi 
közösségek szabályozására kezdték alkalmazni (Paul 1995; Kevles 1985). 
Az élet immár nem pusztán egyéni, hanem populációs léptékű jelen-
séggé válik, melynek minősége – öröklött tulajdonságok és társadalmi 
alkalmasság alapján – mérhetővé és optimalizálhatóvá válik. 
 
Ez a szemlélet vezetett el az eugenika ideológiájához, mely az emberi 
faj genetikai állományának javítását tűzte ki célul. Az eugenika össze-
kapcsolta a biológiai determinizmust a társadalmi renddel, és feltéte-
lezte, hogy a degeneratív öröklött tulajdonságok kiszűrése nemcsak 
egyéni, hanem kollektív érdek is. A biopolitika e korai formájában a né-
pesség nemcsak kormányozható, hanem biológiailag manipulálható 
erőforrássá válik – az élet maga válik a hatalom közvetlen célpontjává 
(Foucault 2003; Rose 2007). Az állami beavatkozások immár nemcsak 
viselkedést vagy gazdasági aktivitást szabályoznak, hanem a biológiai 
lét feltételeit: születést, fertilitást, testi alkalmasságot – és ezzel párhu-
zamosan az alkalmatlan életek kizárását vagy eliminálását is. Ezek a gya-
korlatok a természetes szelekció mesterséges irányításának ideájára 
épültek, nemcsak az állami biopolitikai beavatkozás korai példái, 
hanem előképei a későbbi, technotudományos alapú biológiaikontroll-
formáknak is. Előrevetítik a későbbi genetikai beavatkozások etikai  
dilemmáit is (Bashford 2010). 
 
A XX. század első felében több európai ország is bevezetett törvényeket 
a genetikai minőség állami ellenőrzésére. Németországban a náci  

42 Az élet mint médium



H. G. Wells Dr.  
Moreau szigete,  
regény illusztráció.  
1896

fajpolitika részeként több százezer embert sterilizáltak vagy öltek meg 
öröklődő betegségek címén, a T4 program keretében. Svédországban 1935 
és 1976 között több mint hatvanezer embert sterilizáltak, gyakran nőket, 
akik mentális betegség, szegénység vagy erkölcsi deviancia alapján  
kerültek célkeresztbe (Broberg és Roll-Hansen 2005). Hasonló gyakor-
latok történtek Finnországban, Norvégiában és Csehszlovákiában is.  
Az Egyesült Államokban több tízezer ember sterilizálását hajtották végre 
mentális fogyatékosság vagy erkölcsi alkalmatlanság címén, gyakran szo-
ciálisan marginalizált csoportok rovására (Lombardo 2021). E történeti 
példák árnyékában válik különösen problematikussá a modern genetikai 
eszközök – például a CRISPR – alkalmazása, hiszen a múltban alkalmazott 
populációs szintű genetikai javítás retorikája újraéledhet a designer baby 
diskurzusokban, még ha technológiailag más is a kontextus. 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 43



A történeti eugenikát és a biopolitikai kontrollt nemcsak tudományos 
és politikai gyakorlatok, hanem korai kulturális reflexiók is kísérték.  
H. G. Wells 1896-os regénye, a Dr. Moreau szigete már a XIX. század végén 
megfogalmazta az élő manipulációjának morális kérdéseit: a műben a 
biológiai kísérletek nemcsak testi, hanem etikai határokat is átlépnek, 
előrevetítve a biotechnológiai kontroll későbbi dilemmáit (Wells 1896). 
Hasonlóan figyelmeztető erejű Aldous Huxley Szép új világ című 1932-es 
disztópiája, mely egy genetikai kasztrendszerre épülő, farmakológiailag 
irányított társadalmat ábrázol. Huxley disztópiájában az emberek már 
nem természetes szaporodással jönnek világra, hanem technológiai in-
kubáció révén, meghatározott társadalmi szerepekre optimalizálva.  
Az állami hatalom nem elnyomó, hanem boldogságalapú, ám e boldog-
ság ára a szabadság, a kritikai gondolkodás és az individualitás teljes 
feladása. A test, a vágy és a tudat teljes mértékben technológiai és po-
litikai kontroll alá kerül, amit Huxley ironikusan stabilitásként jellemez. 
A Szép új világ így a XX. század biopolitikai fordulatának kulturális anti-
cipációjaként is olvasható, mely megelőlegezi azt a jövőképet, ahol az 
élet szabályozható, tervezhető és adminisztrálható egységgé válik – 
pontosan azokkal az eszközökkel, melyek később a genomika, a pszi-
chofarmakológia vagy a társadalmi mérnökség területein valósultak 
meg (Rose 2007). A század végére a genetikai determinizmus kérdés-
köre a Gattaca című 1997-es filmben kap erőteljes kulturális artikulációt. 
Andrew Niccol disztópiájában a genetikai információ nemcsak egész-
ségi, hanem társadalmi alkalmasságot is kifejez, s a születéskori szűré-
sek révén egy újfajta kasztrendszer jön létre. David A. Kirby szerint a 
film új eugenikaként mutatja be a biotechnológia társadalmi alkalma-
zását, ahol a genetikai adatok látszólag semleges tudományos tényként, 
valójában azonban normatív és diszkriminatív eszközként működnek 
(Kirby 2000). Ezek az irodalmi és filmes példák már a XX. század elején 
érzékeltetik, milyen társadalmi következményekkel járhat az élet tudo-
mányos racionalizálása, tervezhetősége és politikai kisajátítása. 
 
 
3.3.4. A DNS felfedezése és a rendszerelmélet 

A XX. század közepére, különösen a DNS James Watson és Francis Crick 
általi, 1953-as felfedezésével, az élet egyértelműen egy genetikaiinfor-
máció-hálózatként kezdett el funkcionálni. Az élet fogalma már nem-
csak szerves kémiai struktúrákkal volt azonosítható, hanem információs 
és rendszerszemléleti kategóriaként is megjelent. 
 
Ezzel párhuzamosan rendszerelméleti és információelméleti megköze-
lítések is megjelentek. Erwin Schrödinger 1944-es Was ist Leben? (Mi az 
élet?) című munkájában bevezette a negentrópia fogalmát, mely szerint 

44 Az élet mint médium



az élő rendszerek képesek csökkenteni saját belső entrópiájukat azáltal, 
hogy rendezettséget tartanak fenn a környezetükből származó energiák 
és információk révén. Ez a gondolat később a komplex rendszerek elmé-
letéhez és az élet matematikai modelljeinek kidolgozásához vezetett. 
 
A kibernetika megjelenése a XXI. század közepén szintén új távlatokat 
nyitott az élet fogalmának értelmezésében. Norbert Wiener kibernetikai 
elmélete szerint az élő szervezetek információs rendszerekként is értel-
mezhetők, melyek önszabályozó mechanizmusok révén tartják fenn mű-
ködésüket. Ez a szemlélet az élő szervezeteket nemcsak biológiai, hanem 
kommunikációs és hálózati rendszerekként is láttatta, és előrevetítette a 
mesterséges élet és a biomediális rendszerek koncepcióját. 
 
 
3.3.5. Biopolitika és ökológiai rendszerszemlélet 
 
A második világháború után az élet filozófiai megközelítései újabb for-
dulatot vettek. Posztmodern gondolkodók – különösen Michel Foucault 
és Gilles Deleuze – megkérdőjelezték az élet tudományosan objektivál-
ható és stabilként kezelt fogalmát. Foucault a biopolitika fogalmával 
írta le azt a történeti folyamatot, melyben az élet – korábban spirituális 
vagy filozófiai kérdés – fokozatosan állami szabályozás tárgyává vált, és 
az egészségügyi, genetikai és jogi intézmények hatalmi kontrollja alá 
került (Foucault 1976). 
 
Ezzel párhuzamosan az élet és a természet rendszerszintű szemlélete 
is előtérbe került. Az 1972-es Római Klub-jelentés vagy a Növekedés ha-
tárai címen is hivatkozott munka az ökológiai krízis és a gazdasági nö-
vekedés korlátainak kérdését visszacsatolási modelleken keresztül 
mutatja be, jelezve: az emberi tevékenység destabilizálhatja a föld élet-
támogató rendszereit (Meadows et al. 1972). 
 
Ez a rendszerelméleti szemléletmód James Lovelock Gaia-elméletében 
öltött koherens ökológiai formát. Gaia – az élővilág és környezete közötti 
önszabályozó mechanizmus – egy olyan planetáris rendszerként jelenik 
meg, mely önfenntartásra törekszik a biotikus és abiotikus elemek közötti 
folyamatos kölcsönhatás révén (Lovelock 1979). Az elmélet ökológiai, föld-
tani és információelméleti alapokat egyesített, s később a környezeti fi-
lozófiában is széles körben hivatkozták (Margulis és Lovelock 1974). 
 
Lovelock a 2010-es évek végén a Novacén koncepciót vezette be, mely 
szerint a mesterséges intelligencia nemcsak új evolúciós szereplőként 
jelenik meg, hanem aktívan részt is vehet Gaia szabályozásában. A gépi 
rendszerek így a bioszféra fenntartásának új eszközeivé válhatnak, akár 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 45



az ember közvetlen beavatkozása nélkül is (Lovelock 2019). Ez a kiber-
netikus és planetáris szemlélet nem spirituális vagy teleologikus célokat 
követ, hanem a föld ökológiai egyensúlyának technológiai alapú fenn-
tartását helyezi középpontba. 
 
A környezeti gondolkodás morális és politikai dimenzióinak elmélyíté-
séhez Michel Serres A természeti szerződés című 1990-es műve kínál ra-
dikális kiindulópontot. Serres arra figyelmeztet, hogy a modernitás 
társadalmi szerződése – mely csak az emberek közötti jogviszonyokat 
szabályozza – figyelmen kívül hagyta a természet szerepét, miközben 
azt folyamatosan kizsákmányolja. Az ember és természet viszonya így 
strukturálisan egyenlőtlen és erőszakalapú. Szerinte a környezet nem 
csupán a cselekvés háttere, hanem aktív szereplő, ezért új típusú szer-
ződésre tesz javaslatot, mely a természetet nem pusztán védelemre szo-
ruló objektumként, hanem jogelismeréssel felruházott partnerként 
kezeli. A természeti szerződés gondolata előrevetíti a későbbi ökopoli-
tikai és poszthumán irányzatokat, melyek a természetet nem tárgyként, 
hanem társtényezőként kezelik. Ez az eszme megelőlegezi a kortárs jogi 
ökológia és nem emberi jogalanyok gyakorlatát is, amikor például akár 
egy folyó is lehet a jog alanya, nem csak a tárgya (Serres 2022). 
 
A fenti elméleti rendszerek újfajta viszonyt rajzolnak fel az ember és 
természet között – nem mint egymástól elválasztott entitásokat, hanem 
összefonódó, relációs mezőként, ahol az élet értelmezése a biopolitikai 
kontroll, a rendszerek dinamikája és az ökológiai kölcsönhatások ke-
reszteződésében alakul. 
 
 
3.3.6. Ökológiai mozgalmak és zöld gondolkodás az 
1970-es évektől napjainkig 

Olyan filozófiai és rendszerszintű gondolkodásmódok, mint Foucault-é, 
Meadowsé vagy Lovelocké, a hetvenes évektől társadalmi mozgal- 
mak formájában is artikulálódnak. A zöld gondolkodás és az ökoló-
giai mozgalmak a gyakorlati célok kijelölése mellett új erkölcsi, po-
litikai és világnézeti pozíciókat is kialakítottak az ember és természet 
viszonya kapcsán. 
 
Az ökológiai filozófia egyik radikális irányzata a mélyökológia (deep  
ecology), melyet Arne Næss norvég gondolkodó alapozott meg. A moz-
galom szerint a természetnek belső értéke van és nem csupán az emberi 
szükségletek kielégítésére szolgáló erőforrás (Næss 1973). A mélyöko-
lógia elutasítja az antropocentrikus szemléletet, és egy biocentrikus, 
egalitárius természetképet helyezett előtérbe. 

46 Az élet mint médium



Ezzel párhuzamosan Murray Bookchin társadalmiökológia-elmélete 
az ökológiai válság okát a hierarchikus és elnyomó társadalmi struk-
túrákban látta. A fenntartható környezeti átalakulás szerinte nem 
képzelhető el a társadalmi egyenlőtlenségek és autoritás lebontása 
nélkül (Bookchin 1982). 
 
Az ökofeminizmus irányzat, melyet többek közt Carolyn Merchant kép-
visel, a természet és női test történeti összekapcsolását és kizsákmányo-
lását elemezte, rámutatva, hogy a patriarchális gondolkodás a ter- 
mészettel és a nőkkel azonos módon bánt: kisajátította, alávetette és 
objektummá tette őket (Merchant 1980). 
 
Az iménti elméletek politikai térnyerését jelzi, hogy zöld politikai pártok 
jöttek létre (például Die Grünen Németországban, 1980), és a nemzet-
közi környezetpolitika is reagált a válságokra: az ENSZ első környezet-
védelmi konferenciája (Stockholm, 1972), valamint a Brundtland-jelen- 
tés bevezette az azóta már sokat vitatott fenntartható fejlődés fogalmát, 
mely a gazdaság és környezet integrációját célozta (World Commission 
on Environment and Development 1987). 
 
A kétezres évektől újabb paradigmák jelentek meg, mint a posztenvi-
ronmentalizmus vagy a globális ökológiai felelősségvállalás (planetary 
stewardship). Ezek a fogalmak már nemcsak az ökológiai hatások mér-
séklését, hanem az emberiség globális felelősségét hangsúlyozzák a 
föld geoökológiai állapotáért (Steffen et al. 2011; Dryzek 2021). 
 
A 2010-es évektől a zöld közpolitikai gondolkodás újabb lendüle- 
tet kapott a Green New Deal (USA) és az Európai Zöld Megállapodás  
(European Green Deal) keretében, melyek már nem csupán ökoló- 
giai, hanem szociális és gazdasági igazságossági célokat is integ- 
ráltak. Ezek az átfogó zöldprogramok a munkahelyteremtéstől  
a szegénység enyhítéséig terjedő célokat kapcsoltak össze a klíma-
védelmi intézkedésekkel, jelezve, hogy az ökológiai átmenet nem  
kizárólag környezetvédelmi, hanem mélyen politikai-gazdasági ki-
hívás is (Aronoff et al. 2019). 
 
 
3.3.7. Ökológiai gazdaságpolitika és  
a zöldközgazdaságtan dilemmái 

A környezeti válságokkal szembesülve a hagyományos közgazdaságtan 
fokozatosan kiegészült ökológiai szempontokkal, és az 1970-es évektől 
kialakult az ökológiai közgazdaságtan külön diszciplínája. Az irányzat 
egyik úttörője, Nicholas Georgescu-Roegen a gazdaságot az entrópia 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 47



törvényének alárendelve értelmezte, hangsúlyozva, hogy a gazdasági 
folyamatok nem zárt körforgásként, hanem természeti erőforráso- 
kat felemésztő és vissza nem fordítható rendszerekként működnek  
(Georgescu-Roegen 1971). Erre a gondolatra építve Herman Daly kidol-
gozta a fenntartható méretű gazdaság elméletét, mely az ökológiai  
kapacitásokon belül korlátozná a gazdasági növekedést (Daly 1996). 
 
A fenntartható fejlődés diskurzusa az 1987-es Brundtland-jelentéssel 
vált közpolitikai szinten is meghatározóvá, és az ENSZ Fenntartható 
fejlődési céljai (Sustainable Development Goals; SDG) révén a kétezres 
évektől globális politikai keretként is szolgál. Ugyanakkor több kritika 
is érte e fogalmat, mivel sokszor nem tisztázza, hogy mi tekinthető va-
lóban fenntarthatónak, illetve gyakran a gazdasági növekedés para-
digmáját kívánja zöldíteni, anélkül hogy az ökológiai határokat ér- 
demben megkérdőjelezné. 
 
A Green New Deal programjai, különösen az Egyesült Államokban és 
az Európai Unióban, új lendületet adtak a zöld gazdaságpolitikai gon-
dolkodásnak. Ezek a javaslatok – a 2008-as pénzügyi válság, majd  
a Covid-19 utáni zöld helyreállítási csomagok kapcsán – nem csupán 
a környezeti fenntarthatóságot, hanem a társadalmi igazságosságot 
és a gazdasági egyenlőtlenségek mérséklését is célul tűzték (Ocasio-
Cortez és Markey 2019; European Commission 2020). A zöld átmenet 
így már nem csupán technológiai és szabályozási kérdés, hanem tár-
sadalmi-politikai küzdelem is. 
Mindamellett e törekvések a gazdasági és vállalati szférában gyakran 
csak felszíni reformként jelennek meg. A zöldre festés, a greenwashing 
jelensége – vagyis a környezetbarát imázs mesterséges építése tény-
leges rendszerszintű változás nélkül – komoly etikai kihívást jelent. 
Számos környezetvédelmi kampány inkább kommunikációs eszköz-
ként, semmint valódi környezeti felelősségvállalásként működik (Lyon 
és Montgomery 2015). Ezért egyre fontosabbak a kritikai ökopolitikai 
etikai megközelítések, melyek nemcsak a célokat, hanem az eszközö-
ket és az intézményi érdekeket is górcső alá veszik 
 
 
3.4. Az élet új határai: biotechnológia, poszthumanizmus 
és információelmélet 

A XXI. század elejére az élet fogalma újabb radikális átalakuláson 
ment keresztül. Míg a XX. században az élő rendszerek értelmezése 
főként genetikai, biokémiai és rendszerelméleti keretek között zajlott, 
napjainkra e nézőpontok új elméleti és technológiai perspektívákkal 
bővültek. Az élet egyre inkább nemcsak biológiai realitásként, hanem 

48 Az élet mint médium



programozható, szimulálható és digitálisan modellezhető entitásként 
is megjelenik. 
 
A biotechnológiai és mesterségesintelligencia-forradalom, a szinte-
tikus biológia térnyerése, valamint az ökológiai és etikai válságok kö-
vetkeztében az élet kiterjeszthető és újraformálható rendszerként 
értelmeződik, melyben a természetes és mesterséges határai fokoza-
tosan elmosódnak. 
 
Ezzel párhuzamosan új filozófiai keretek is formálódnak. A poszt-
humanizmus, transzhumanizmus és az ökológiai fordulat egyaránt 
megkérdőjelezi az emberközpontú világképet, és az életet hálózatos, 
interspecifikus vagy digitális terekben értelmezi. Az élet így nem rög-
zített entitás, hanem diszciplínákon átívelő konstrukció, melyet for-
málnak génszerkesztési eljárások, mesterségesintelligencia-modellek, 
információelméleti keretek és ökológiai kihívások. 
 
E változó jelentésmező megragadásához különösen releváns Bruno 
Latour technotudomány-fogalma, mely szerint a tudomány és a tech-
nológia nem elkülönülten működik, hanem egy közös, dinamikus fo-
lyamat részei, melyben egymás működését kölcsönösen alakítják 
(Latour 1999). A technotudomány így nem pusztán kutatási infrast-
ruktúra, hanem az ismeretelmélet és valóságformálás aktív terepe.  
E fogalom révén az élet sem marad meg a biológiai adottság szintjén, 
hanem olyan konstrukcióvá válik, melyet technológiai eszközökkel 
újra lehet szerkeszteni, manipulálni és kiterjeszteni. 
 
A mesterséges életformák, biológiai szimulációk és biodigitális rend-
szerek megmutatják, hogy a természetes élet csak egyike a lehetséges 
életformáknak. A DNS-alapú kódolás, az adatbázisokból működő bio-
lógiai algoritmusok, vagy az agy–számítógép interfészek megjele- 
nése mind arra utal, hogy az élet új határait már nem a biológiai sejt-
membránok, hanem a hálózati architektúrák és számítástechnikai 
platformok jelölik ki. 
 
A következő alfejezetek ezeket az új értelmezési horizontokat járják 
körül: foglalkoznak a biotechnológia társadalmi következményeivel, a 
genetikai manipuláció bioetikai dilemmáival, az élet digitális és infor-
mációelméleti megközelítéseivel, valamint azokkal az ökológiai és fi-
lozófiai nézőpontokkal, melyek újragondolják az emberi és nem emberi 
élet viszonyát. 
 
A következő alfejezetekben szereplő példák nem egy adott tudományág 
vagy technológiai paradigma teljes spektrumát kívánják lefedni, hanem 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 49



azokat a metszéspontokat emelik ki, ahol a biotechnológia, az informá-
cióelmélet és a kulturális képzelet az élet fogalmának újraértelmezését 
eredményezik. A válogatás szempontja az volt, hogy láthatóvá váljanak 
azok a pontok, ahol a biológiai test, az emberi képességek és az ökoló-
giai viszonyok egyfelől technikai, másfelől etikai, esztétikai és társa-
dalmi kérdésekké is válnak. A példák ezért nem pusztán tudományos 
innovációkat reprezentálnak, hanem érzékeny zónákat: ahol az élet 
meghatározása a tét, és ahol a technotudományos beavatkozás identi-
tást, normát és jövőképet is formál. 
 
 
3.4.1. Génszerkesztés és bioetikai kihívások 

Az elmúlt évtizedben a génszerkesztés területén olyan technológiai újí-
tások jelentek meg, melyek alapvetően átalakították az élő szervezetek 
genetikai állományába való beavatkozás lehetőségeit. Az olyan eljárá-
sok, mint a CRISPR-technológia vagy a génhajtás, nemcsak az orvosi és 

mezőgazdasági alkalmazások körét bővítették ki, hanem új kérdéseket 
is felvetettek az élet formálhatóságáról, irányíthatóságáról és jövőbeli 
alakulásáról. E technológiák elterjedése egyúttal összetett bioetikai és 
ökológiai dilemmákat is felszínre hozott, melyek újraértelmezik a ter-
mészetes és a mesterséges közötti határok fogalmát. 
 
 
A CRISPR-Cas9 forradalma 
 
A 2010-es évek elején forradalmi áttörést hozott a génszerkesztésben a 
CRISPR-Cas9 technológia, mely lehetővé tette a DNS-célpontok nagy pon-
tosságú és költséghatékony módosítását. A módszert Jennifer Doudna és 
Emmanuelle Charpentier fejlesztette ki 2012-ben, munkájukért 2020-ban 
kémiai Nobel-díjban részesültek – példátlanul gyors elismeréssel,  

50 Az élet mint médium

A jövő puha, nedves és 
vérzik.  

Soft Genes,  
Los Angeles-i kutató-

stúdió, események,  
Instagram-hirdetés. 

2025



ami a technológia radikális hatását tükrözi az orvostudományra, mező-
gazdaságra és biotechnológiára egyaránt (Doudna és Sternberg 2017). 
 
A CRISPR nemcsak tudományos, hanem etikai és társadalmi szempont-
ból is új korszakot nyitott: a genetikai hibák korrigálásától kezdve az 
örökletes tulajdonságok tervezett módosításáig terjedő lehetőségek 
egész sorát vetette fel. A technológia különösen ígéretes az örökletes 
betegségek terápiájában, de egyúttal képessé tesz arra is, hogy hosszú 
távon beavatkozzunk az evolúciós öröklés mechanizmusaiba – akár tel-
jes populációk genetikai jövőjét is módosítva. 
 
Az ilyen irányú lehetőségek azonban súlyos bioetikai dilemmákat és 
társadalmi vitákat generálnak. Az Unnatural Selection című 2019-es  
dokumentumfilm-sorozat érzékletesen mutatja be a génszerkesztés 
hatásait, a biohacker mozgalmak felívelését, és azt a kérdést is felveti: 
vajon ki dönthet arról, milyen legyen az emberi öröklés jövője? 
 
 
Élet mint evolúció programozás és az ökológiai felelősség 
 
A génhajtás (gene drive), vagy irányított öröklés, olyan genetikai techno-
lógia, mely lehetővé teszi, hogy egy specifikus genetikai módosítás a 
természetes öröklési arányokat torzítsa azáltal, hogy saját magát má-
solja be a homológ kromoszómapár megfelelő helyére. Így a módosított 
gén – például egy CRISPR-alapú gene drive rendszer esetén – a hetero-
zigóta egyedben is képes homozigóta állapotot létrehozni, aminek 
eredményeképp az utódok közel száz százaléka örökli a beírt szekven-
ciát. Míg a klasszikus mendeli öröklés során egy génnek körülbelül ötven 
százalék esélye van az utódba kerülni, a génhajtással ez az arány drasz-
tikusan megnőhet, lehetővé téve egy genetikai módosítás gyors elter-
jedését egy populáción belül néhány generáció alatt (Esvelt et al. 2014).  
 
A technológia legígéretesebb alkalmazása a fertőző betegségek terje-
désének kontrollálása: például olyan Anopheles szúnyogok létrehozása, 
melyek képtelenek hordozni az évente 600 ezer ember, főleg gyerekek 
halálát okozó malária kórokozóját, vagy akár elpusztítják a nőstény utó-
dokat, ezzel összeomlasztva a populációt (Gantz et al. 2015). Hasonló 
kísérletek folynak invazív fajok, például rágcsálók vagy szúnyogok kiik-
tatására, melyek ökológiai és gazdasági károkat okoznak szigetek vagy 
védett élőhelyek esetében. 
 
Ezek a technikák azonban etikai és ökológiai kérdések hosszú sorát vetik 
fel. Egyrészt a technológia visszafordíthatatlansága súlyos kockázat:ha egy 
módosított gén egyszer elterjed a természetben, annak hatásai globális 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 51



ökoszisztémák szintjén is beláthatatlanok lehetnek. Másrészt az ilyen mér-
tékű beavatkozás az evolúciós folyamatba radikálisan új felelősségi struk-
túrákat követel meg – hiszen nemcsak egyes egyedek, hanem teljes fajok 
jövőjéről dönthetünk laboratóriumban. A National Academies of Sciences,  
Engineering, and Medicine 2016-os jelentése szerint a génhajtással végzett 
beavatkozásokat csak rendkívüli óvatossággal, szigorú nemzetközi ellenőr-
zés mellett szabad alkalmazni, különösen az ökológiailag érzékeny régi-
ókban (National Academies 2016). Kevin Esvelt, a génhajtás egyik korai 
fejlesztője, szintén hangsúlyozza, hogy a nyílt társadalmi vita, az átlátható-
ság és a helyi közösségek bevonása nélkül e technológia alkalmazása elfo-
gadhatatlan kockázatokat hordoz (Min et al. 2017). Ez nem csupán biotech- 
nológiai lehetőség, hanem egy újfajta evolúciós programozás is, mely az 
emberi döntéshozatalt közvetlenül összeköti a bolygó genetikai jövőjével. 
 
 
3.4.2. Az élet előállítása: reprodukció, öröklés  
és mesterséges élet 

A kortárs technológiák már nem csupán megfigyelik vagy értelmezik az 
élőt, hanem képesek aktívan belenyúlni annak létrejöttébe, öröklődé-
sébe és anyagi hordozóiba. A reprodukció és öröklés hagyományos bio-
lógiai folyamatai egyre inkább mesterségesen alakíthatóvá válnak, 
miközben a természetes és a technikai közötti határvonalak fokozatosan 
elmosódnak. A mesterséges élet előállítása, a gének célzott szerkesz-
tése vagy épp a terhesség testből való kiszervezése nem csupán biotech-
nológiai áttörések, hanem filozófiai és etikai kihívások is: ki hozhat létre 
életet, milyen feltételek között, és milyen normarendszerek szerint? 
 
E fejezet a kortárs biotechnológia három radikális irányát vizsgálja: a 
szintetikus biológia és mesterséges élet technikai lehetőségeit; a gén-
szerkesztés körüli társadalmi és erkölcsi dilemmákat; valamint az ekto-
genezis – azaz a méhen kívüli embriófejlődés – jövőbeli perspektíváit. 
Ezek az irányok egyaránt érintik az élet kezdetének technológiai kont-
rollját, az örökség és tervezés kérdéseit, valamint a szülői szerepek, test-
használat és identitás újraértelmezését. Mindez nemcsak a biológiai 
adottságok átalakításáról, hanem az élő jelentésének és társadalmi be-
ágyazottságának újraszabásáról is szól. Az élet nemcsak biológiai, 
hanem biopolitikai konstrukcióként is újrarendeződik. 
 
 
Mesterséges élet és a szintetikus biológia programozhatósága 
 
A XXI. század elejére a biotechnológia és a szintetikus biológia olyan  
új szemléletet hozott, mely az életet programozható, újratervezhető  

52 Az élet mint médium



rendszerként értelmezi. A genetikai információ manipulálhatósága már 
az 1990-es évektől megmutatkozott a génmódosított növények elterje-
désében, Dolly bárány 1997-es klónozásában, majd a 2003-ban befeje-
zett humángenom-projektben, mely először tárta fel teljes részletes- 
séggel az ember genetikai térképét (Jasanoff 2005). 
 
A legnagyobb fordulópontot Craig Venter kutatócsoportja hozta el, 
melynek tagjai 2010-ben létrehozták az első mesterséges DNS-sel ren-
delkező baktériumot (Mycoplasma mycoides JCVI-syn1.0), ami képes 
volt önállóan működni és osztódni (Gibson et al. 2010). Ezzel bebizo-
nyosodott, hogy az élet laboratóriumi körülmények között is létrehoz-
ható. A szintetikus életmodellek elmosni látszanak a természetes és 
mesterséges közötti határt – felvetve, hogyan értelmezhető az élő fo-
galma egy olyan világban, ahol az élet előállítása technológiai eszkö-
zökkel is lehetséges (Bedau és Parke 2009; Ginsberg et al. 2014). 
 
 
Génszerkesztés, designer baby és a genetikai jövő 
 
A CRISPR-technológia megjelenésével a genetikai betegségek megelő-
zése mellett a genetikai javítás és optimalizáció lehetősége is megnyílt. 
A designer baby fogalma olyan gyerekeket jelöl, akiknek genetikai állo-
mányát előre meghatározott jellemzők – például intelligencia vagy 
külső jegyek – alapján szerkesztik. Egyes kutatók ezt az emberi egészség 
védelmének eszközeként látják, míg mások szerint veszélyes prece-
denst teremthet egy osztályalapú genetikai jövőkép számára, melyek 
az olyan, korábban tárgyalt XX. századi disztópiákban is felbukkantak, 
mint a Szép új világ vagy a Gattaca. 
 
Ez a dilemma azonban nem új: Jürgen Habermas (2003) és Michael  
Sandel (2007) már a CRISPR előtti időszakban is figyelmeztetett a ge-
netikai kontroll emberképre és társadalmi igazságosságra gyakorolt  
hatásaira. A technológia pusztán új eszközt adott egy régóta létező  
etikai probléma végrehajthatóságához. 
 
Az első drámai fordulat Ho Csien-kuj (He Jiankui) kínai kutató 2018-as 
beavatkozása volt:két emberi embrióban végzett csíravonal-génszer-
kesztést, mely örökletes módon befolyásolta a sejtvonalakat. A cél  
a HIV-vel szembeni rezisztencia kialakítása volt, ám a beavatkozás  
engedély és átláthatóság nélkül történt – ezzel átlépve azt a határt, me-
lyet addig tudományos tabuként kezeltek. A csíravonal-szerkesztés 
nemcsak az érintett egyénre, hanem minden jövőbeli leszármazottra is 
hatással van, ezért az orvosi kezelés keretein túl az emberi örökség ala-
kítását is jelenti. A nemzetközi közösség a technológia kiforratlansága 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 53



és a szabályozás hiánya miatt zárta ki ezt az alkalmazást – a tiltás tehát 
normatív, nem technikai jellegű. Ho Csien-kujt három év börtönbünte-
tésre ítélték, és globális tiltakozás kezdődött (Cyranoski 2019). 
 
Az eset nyomán ismét reflektorfénybe kerültek azok az etikai dilemmák, 
melyek nemcsak a génszerkesztés lehetőségéről, hanem annak morális 
elfogadhatóságáról szólnak. Az Unnatural Selection című sorozat  
és a Human Nature (Bolt 2019) dokumentumfilm is hangsúlyozza: a tech-
nológiák használatát mindig konkrét érdekek, értékrendek és társa-
dalmi kontextusok alakítják. A génszerkesztés eszköz – kalapács, 
mellyel lehet szöget beütni, de ölni is. Az alkalmazásának hatása túllép 
az egyéni döntések szintjén, és kollektív, biopolitikai következmé- 
nyekkel jár. A normák meghatározása mindig hatalmi kérdés is: egy 
technológia büntethetősége nem annak természetéből, hanem a köré 
épülő társadalmi és jogi rendszerből következik. 
 
 
Ektogenezis és a reprodukció technikai újratérképezése 
 
Az ektogenezis – vagyis az embrió teljes vagy részleges kifejlődése  
a méhen kívül – az emberi szaporodás biológiai, technológiai és etikai  
újragondolásának radikális terepe. Bár a fogalom már a XX. század elején 
megjelent (Haldane 1924), a mesterséges méh technológiájának fejlő-
dése nyomán ismét a tudományos és filozófiai viták fókuszába került. 
 

A mesterséges méh lehetősége nem csupán orvosi szempontból – pél-
dául a koraszülöttek túlélési esélyei – jelentős, hanem a szülés biológiai 
lokalizációját, a nemi szerepek természetességét és a szülői testhez  

54 Az élet mint médium

Mesterséges méh,  
ami több koraszülött 

bárányt tartott életben. 
Képernyőkép Alan 

Flake és munkatársai-
nak videójából, 2017  

Nature Communation



fűződő viszonyt is újraértelmezi. Több feminista gondolkodó is a repro-
duktív egyenlőség eszközeként üdvözölte (Firestone 1970; Smajdor 
2007), ám e technológia kiszervezi a terhesség testi tapasztalatát, és új 
kontrollformákat hozhat létre a reprodukció körül (Lewis 2021). 
 
A technológia jelenleg főként állatkísérletek szintjén létezik. A 2017-es 
Biobag-kísérlet során koraszülött bárányokat sikerült életben tartani egy 
steril, bioanyagú, amnionfolyadékot cirkuláltató burokban (Partridge 
et al. 2017). Bár ez még nem jelenti az emberi ektogenezis megvalósu-
lását, máris átrendezi a test, a születés és az anyaság fogalmait. 
 
Ez a diszruptív technológia nemcsak a biológiai nemhez kötött szülői 
szerepeket alakítja át, hanem az élőhöz való viszonyt is algoritmizálható 
és laboratóriumi rendszerek keretei közé helyezi. Az ektogenezis pél-
dája annak, miként válhat a test nemcsak hordozóvá, hanem helyette-
síthető interfésszé – egy új médiumává az élet létrejöttének. 
 
 
3.4.3. Civil biotechnológia és biohacking 

A biohacking az élő testtel való kísérletezés olyan technokulturális for-
mája, mely az informatikai hackelés mintájára az élet rendszereibe tör-
ténő közvetlen beavatkozást jelöli. Spektruma a táplálkozási és kognitív 
folyamatok finomhangolásától a genetikai önkísérletezésen át a testbe 
ültetett digitális interfészekig terjed. Nem egységes módszertanról vagy 
ideológiáról van szó, hanem különböző technikai, biológiai és filozófiai 
hozzáállások metszéspontjáról, ahol a test egyszerre működik kísérleti 
felületként, adatplatformként és kritikai térként (O’Riordan 2017). 
 
A biohacker alakja olyan személyt jelöl, aki saját testén keresztül kutatja 
az egészség, az érzékelés, az identitás és a működés optimalizálható-
ságát, gyakran intézményes kereteken kívül, civil gyakorlatként. A be-
avatkozások közé tartoznak például az RFID-chipek, mágneses implantá- 
tumok vagy bőr alá ültetett LED-ek (grindhouse biohacking), valamint a 
DIY CRISPR-technológiával végzett génszerkesztés. Egyesek NFC-alapú 
chipet használnak ajtónyitásra vagy fizetésre – Svédországban ez a gya-
korlat már tömegesen elterjedt –, így a test átalakul hordozható inter-
fésszé, élő adatkapcsolati egységgé. 
 
A biohacking gyakorlatok három nagyobb, részben átfedésben mű-
ködő irányzat köré csoportosíthatók: a technobiológiai beavatkozások 
– például génszerkesztés, implantátumok és szövettechnológia –,  
az életmódoptimalizálásra és hosszú élettartamra törekvő gyakorla-
tok, valamint a tudatos, gyakran spirituális testgyakorlatok. E három 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 55



irány közös vonása a test újratervezésére való törekvés, az élet műkö-
désének algoritmizálható és manipulálható rendszerként való felfo-
gása (O’Riordan 2017). 
 
 
Genetikai önrendelkezés és Josie/Josiah Zayner 
 
A civil biotechnológia egyik legismertebb alakja dr. Josie Zayner, aki  
a NASA szintetikus biológusaként a Marsra szánt mikrobák fejlesztésén 
dolgozott, majd szakított az intézményi tudománnyal, hogy a génszer-
kesztést hozzáférhetővé tegye a nyilvánosság számára (Zayner 2018). 
2016-ban megalapította a The ODIN nevű vállalkozást, mely CRISPR-
alapú, otthoni használatra szánt génszerkesztő készleteket forgalmaz. 
Az ilyen típusú biohacking nemcsak technológiai kísérletezés, hanem 
aktivista gyakorlat is, mely a biológiai tudás decentralizálását és társa-
dalmi újragondolását célozza meg (Ledford 2010). 
 
Zayner nyilvános előadásokon és online platformokon végzett saját testén 
génszerkesztési beavatkozásokat – például izomnövekedést fokozó gének 
injektálásával –, hogy demonstrálja: a biotechnológiai tudás nem kizá-
rólag szakértői privilégium, hanem az egyéni döntéshozatal és felelősség 
része is lehet. Akciói provokatívak és edukatívak egyszerre, céljuk a bioló-
giai önrendelkezés fogalmának újragondolása, valamint annak megkér-
dőjelezése, hogy ki rendelkezhet a test felett (Keulartz 2020). 

A Zayner köré szerveződő DIYbio (Do-It-Yourself Biology) mozgalom  
a biológiai tudást és a genetikai kísérletezés eszközeit kiemeli az akadémiai 

56 Az élet mint médium

Embryo Corporation. 
Josie Zayner új  

cégének weboldala,  
2025



és ipari laboratóriumok kizárólagosságából. A közösségek célja a tudo-
mány demokratizálása, a hozzáférés kiszélesítése és a biológiai test 
saját kísérleti terepként való újragondolása. A résztvevők – gyakran  
garázslaborokban vagy közösségi biohacker terekben – különféle kísér-
leteket folytatnak, a radikális állampolgári tudomány eszméjét követve. 

Zayner – aki korábban Josiah néven élt, és nyilvánosan vállalta genderát-
menetét – 2022-ben megalapította The Embryo Corporation nevű  
vállalatát, mely a mesterséges reprodukció, a biológiai öntervezés és  
az ektogenezis határterületein működik, aktivista és spekulatív szemlé-
lettel. Munkássága ráirányította a figyelmet a DIYbio mozgalom politikai 
és etikai dimenzióira is: ki dönthet arról, mi megengedett egy emberi  
testen? Ki férhet hozzá a tudáshoz és az eszközökhöz? És milyen követ-
kezményekkel járhat a biológia ilyen mértékű privatizálása? Ezek a kér-
dések különösen relevánsak egy olyan korban, ahol a biotechnológia 
egyre inkább egyéni választássá válik – miközben döntéseink következ-
ményei nem elszigetelten jelennek meg, hanem közösségeket, társa-
dalmi egyenlőséget és az ökológiai egyensúlyt is érintik. 

 
Grindhouse biohacking: a test mint technológiai platform 
 
A grindhouse biohacking az emberi testbe történő közvetlen technoló-
giai beavatkozások radikális formája, mely során biohackerek különféle 
implantátumokat ültetnek saját bőrük alá érzékelés, adatkezelés vagy 
interfészként való működés céljából. Ilyen beavatkozások közé tartoz-
nak a mágneses ujjimplantátumok, a LED-ek, valamint az NFC- vagy 
RFID-chipek, melyek lehetővé teszik például az ajtónyitást, fizetést vagy 
adatok tárolását. A grindhouse biohacking a testet nemcsak mint  
biológiai entitást, hanem mint nyitott interfészt, kísérleti médiumot  
és adatkapcsolati platformot kezeli – egy olyan aktív térként, melyben 
az egyén nemcsak viseli, hanem működteti és újraformálja a technoló-
giát (Wexler 2017; Thacker 2005). 
 
A Tesla-nyitás RFID-chippel az egyik legismertebb példája ennek  
a típusú biohackingnek, és valóban dokumentált eset: egy amerikai 
biohacker, Amal Graafstra (a Dangerous Things alapítója) 2019-ben 
egy Tesla Model 3 indításához szükséges NFC-chipet – az autó kulcs-
kártyájából kinyert adatokat – ültetett be a saját karjába, így képes 
lett saját testével nyitni és indítani az autót (Liptak 2019). A beavat-
kozás egy szubdermális, üvegborítású chip beültetésével zajlott,  
steril körülmények között, de nem orvosi rendelőben (Graafstra 2019). 
Ez a példa nemcsak a technológiai interfészek testbe integrálására, 
hanem az autonóm technológiai testmódosításra is rávilágít –  

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 57



a biohacker itt nem csupán felhasználó, hanem saját testébe kódolt 
kiterjesztés fejlesztője és hordozója is. 

A svédországi RFID-implantátum-használat a biohacking egyik legismer-
tebb társadalmi szintű példája. A Biohax International nevű svéd cég, me-
lyet a biohacker Jowan Österlund alapított, már 2017 óta több ezer embert 
látott el NFC-chippel, amit leggyakrabban vonatbérletként, irodai belép-
tetőként, fitneszterem-hozzáférésre, mobilfizetésre vagy akár digitális 
névjegyként használnak. A chipeket a kéz hüvelykujj és mutatóujj közötti 
bőrszövetébe ültetik. A svéd vasúttársaság már 2017-től tesztelte a rend-
szeres utasok NFC-chipes beazonosítását. Az utasok a testükbe ültetett 
chippel érintik meg a kalauz olvasókészülékét, mely beolvassa a digitális 
utazási jogosultságot. E gyakorlatokban a test egyfelől hordozófelület, 
másfelől aktív adatkapcsolati interfész, mely új értelmezési horizontokat 
nyit a test, a technológia és az identitás viszonyában. 

58 Az élet mint médium

A Dangerous Things  
chipje és annak belövője.  

A Dangerous Thing  
weboldaláról,  

https://dangerousthings.com/



A grindhouse biohacking határai nem korlátozódnak csupán praktikus, 
technológiai funkciókra vagy adatkezelési célokra. Egyes beavatkozások 
kifejezetten az érzékelés és a testtapasztalat kiterjesztését célozzák, sok 
esetben művészeti vagy konceptuális szándékkal. A test itt nem csupán 
fizikai hordozófelületté, hanem érzékelőberendezéssé és performatív 
médiummá válik. 
Neil Harbisson, az egyik legismertebb kiborgművész, aki színvakságban 
szenved: a koponyacsontjához rögzített antenna segítségével képes a 
színeket – köztük az infravörös és ultraibolya tartományokat is – hang-
rezgésekké alakítani, és így hallja a színfrekvenciákat (Harbisson 2012). 
Ez az eszköz nem csupán az érzékelés technikai kiterjesztéseként mű-
ködik, hanem identitáspolitikai állításként is: Harbisson hivatalosan is 
elismertette az antennát teste részének, és azóta a kiborgként való  

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 59

Neil Harbisson-portré.  
Fotó: Hector Adalid



létezés társadalmi és jogi elismeréséért folytatott küzdelem egyik meg-
határozó alakjává vált. Moon Ribas, Harbisson művésztársa és a Cyborg 
Foundation nevű kezdeményezés társalapítója, a lábába ültetett szen-
zorral érzékelte a föld szeizmikus mozgásait, így a globális földrengé-
seket valós időben érzékelte és integrálta saját testmozgásába – például 
táncperformanszok során (Ribas 2016). 
 
E kísérletek túlmutatnak a test kibernetikai vagy interfészként való értel-
mezésén: a természetes és technikai érzékelés közti határt feszegetik, és 
új viszonyt javasolnak az emberi test, a technológia és a környezet között. 
Ezek a beavatkozások nemcsak biohackként, hanem érzéki-esztétikai  
tapasztalatgenerátorként is működnek, melyek révén a test nemcsak  
kibővített, hanem újraformált perceptuális lényként jelenik meg. 
 
 
Longevity – hosszú élet 
 
A biohacking egyik jelentős irányzata nem genetikai vagy interfészes 
beavatkozásokkal operál, hanem az életminőség és élettartam opti-
malizálására összpontosít. Ez az önirányított testfejlesztés a metabo-
likus és hormonális működés finomhangolására törekszik: idetartozik 
a precíziós táplálkozás, az intermittáló böjt, a ketogén diéta, az NMN 
(nikotinamid-mononukleotid) és más longevity-szerek használata,  
a tesztoszteronpótlás, valamint az alvásciklusok és az idegrendszeri 
regeneráció nyomon követése. 
 
E gyakorlatok közös hátterét adja a quantified self, azaz az önmérő 
mozgalom, melyben az egyén a saját testét adatforrásként kezeli.  
Algoritmusok, applikációk és biológiai szenzorok révén valós idejű 
visszajelzések alapján próbálja optimalizálni testi folyamatait – az ön-
menedzsment célja itt nemcsak a hosszabb élet, hanem a kontrollált 
anyagcsere és a jó közérzet adatvezérelt előállítása is. A biohacking  
e formája gyakran egy neoliberalizált testképben gyökerezik, mely  
a testet fejlesztendő erőforrásként kezeli, különösen a kiégés és  
az öregedés késleltetésének szolgálatában. 
 
 
Életmeghosszabbítás és öregedésgátlás 
 
A longevity-mozgalom és a hozzá kapcsolódó biotechnológiai fejlesz-
tések újfajta életprogram körvonalait rajzolják meg: a cél már nem  
a betegségek megelőzése, hanem az életpálya biológiai határainak  
átrendezése, az öregedés technikai uralhatóságának kiterjesztése.  
A Google-leányvállalat Calico, az Altos Labs (Jeff Bezos támogatásával), 

60 Az élet mint médium



valamint a radikális biohacking-protokollt követő Bryan Johnson Blue-
print-programja nemcsak a sejtszintű öregedés lassítását célozza, 
hanem a halandóság újraírását is technológiai narratívákba ágyazza. 
A kutatások fókuszában olyan molekuláris mechanizmusok állnak, 
mint a sirtuin fehérjék, az epigenetikai órák vagy az autofágia szabá-
lyozása. A metformin, a rapamycin vagy az NMN a geroprotektív hatás 
ígéretét hordozzák, bár embereken való hatékonyságuk továbbra is 
vitatott (Barzilai et al. 2016). Ez a program újra előtérbe helyezi azokat 
az etikai feszültségeket, melyek a társadalmi hozzáférés, az egyenlőt-
lenség és a test fejleszthetősége köré szerveződnek. A biológiai idő 
átalakítása nem pusztán személyes döntés, hanem politikai és kultu-
rális újrarendeződést is generálhat. 
 
E technológiai ígéretek egy globális demográfiai trendbe illeszkednek, 
mely az elöregedő társadalmak kihívásait igyekszik új módon kezelni. 
A kérdés azonban továbbra is adott: kinek az életét hosszabbítjuk meg, 
milyen árakon, és milyen normatív testképre alapozva? 
 
 
Szomatodiverzitás és wellnessfetisizmus 
 
A biohacking és az életmeghosszabbítás diskurzusai gyakran egy idea-
lizált testkép köré szerveződnek, mely az egészséget, fiatalságot  
és funkcionalitást esztétikai és morális kategóriaként értelmezi.  
A wellnessfetisizmus ebben a kontextusban nemcsak az egészségkultúra 
túlburjánzása, hanem a neoliberális testeszmény egyik fő motorja is:  
az egyéni felelősség, az önirányítás és az állandó önoptimalizálás válik 
a jó élet feltételévé (Davies 2017). 
 
A szomatodiverzitás – a testi különbségek spektrumának elismerése – 
ezzel szemben azt hangsúlyozza, hogy a test nem mérhető és univer-
zálisan optimalizálható, hanem biológiailag, társadalmilag és kulturá-
lisan is beágyazott. A biohacking domináns irányzatai többnyire figyel- 
men kívül hagyják azokat a testeket, melyek nem illeszkednek a fiatal, 
egészséges, fehér férfitest normájába – legyen szó fogyatékosságról, 
hormonális eltérésekről vagy marginalizált identitásokról (Kafer 2013). 
 
 
Az optimalizált test árnyékában: A szer 
 
A biohacking kultúrájának kritikai reflexióját kínálja Coralie Fargeat 
2024-es filmje, a The Substance (A szer), mely az öregedésgátló ipar-
ág és a női test normatív kontrolljának sötét oldalát mutatja be.  
A főszerepben Demi Moore önazonosan, saját testtörténetét is  

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 61



reflektálva jeleníti meg az idősödő televíziós személyiséget, aki egy 
titokzatos biotechnológiai kezelés révén fiatalabb és tökéletesebb  
változatát kelti életre. 
 
A film a test optimalizálásának és leválaszthatóságának illúzióját állítja 
szembe a testi önazonosság kérdésével, miközben radikálisan kérdője-
lezi meg a fiatalság mint tőke ideológiáját. Moore Cannes-ban az Un cer-
tain regard kategóriában elnyerte a legjobb színésznő díját – nem csupán 
színészi teljesítményéért, hanem mert egy régóta tabusított témát: az 
öregedő női test médiaképtelenségét és bioipari kisajátítását emelte 
be a kulturális tudatosság centrumába. A The Substance narratív és vizuá-
lis szinten is élesen reflektál a biohacking és a longevity-ideológia által 
favorizált, algoritmizálható, kontrollált és fiatal test eszményére. 

Testtudatosság, technospiritualitás és szomatikus technikák 
 
A biohacking harmadik – gyakran háttérbe szorított – ága azokra  
a szomatikus és spirituális gyakorlatokra koncentrál, melyek a testtel 
való együttműködést, érzékelést és intimitást helyezik előtérbe.  
Idetartozik a jóga, légzéstechnikák, meditáció, hidegterápia, psziche-
delikus anyagok mikrodozírozás vagy olyan mozgásformák, mint  
a Feldenkrais- és az Alexander-módszer. E gyakorlatok nem a test  
manipulálását, hanem annak belakását célozzák – gyakran egy tágabb 
ökológiai vagy spirituális keretben. 
 
Ez az irányzat gyakran reflektál a nyugati orvoslás fragmentált test-
képére, és a testet relációs, holisztikus entitásként kezeli. A hangsúly 
nem az optimalizáción, hanem a figyelmen, a jelenléten és a regene-
ráción van – szemben a biohacking technológiai fétisével. 

62 Az élet mint médium

A The Subtance  
két főszereplője,  

Margaret Qualley  
és Demi Moore  

a cannes-i bemutatón. 
Fotó: Gisela Schober 

Getty Images, 2024



3.4.4. Transzhumanizmus: az ember technológiai  
meghaladása 
 
A XXI. század elejére az emberi test és tudat technológiai átalakítása 
már nem a tudományos-fantasztikum birodalmába tartozik, hanem a 
kortárs biotechnológiai, neurotechnológiai és információelméleti fej-
lesztések révén egyre inkább a jelen valóságává válik. A különféle tech-
nológiák – az agy–gép interfészek, a szövetnövesztés, a kognitív fokozók 
vagy épp a krionika – közös horizontja a transzhumanizmus, mely egy-
szerre filozófiai irányzat, technológiai program és politikai mozgalom. 
 
A transzhumanizmus olyan filozófiai és technológiai irányzat, mely az 
emberi képességek technológiai eszközökkel való kiterjesztésére és 
meghaladására törekszik. Alapvető célja, hogy az emberi korlátokat – 
például a betegséget, az öregedést vagy a halált – olyan új technológi-
ákkal haladja meg, mint a mesterséges intelligencia, a génszerkesztés 
vagy a kiberbiológia. A transzhumanista gondolkodók szerint az embe-
riség immár nem pusztán passzív alanya az evolúciónak, hanem aktív 
formálója lehet saját fejlődésének. A transzhumanista vízió egyik leg-
provokatívabb eleme a halhatatlanság ígérete, mely a biológiai test 
technológiai meghaladásán és a tudat digitalizálhatóságán keresztül 
képzeli el az emberi lét radikális kitágítását. 
 
A transzhumanizmus eszmerendszere elsősorban Nick Bostrom és Ray 
Kurzweil munkásságán keresztül vált ismertté. Bostrom (2005) a transz-
humanizmust olyan etikai projektként fogalmazza meg, mely szerint 
az emberiségnek nemcsak lehetősége, hanem morális kötelessége is, 
hogy fejlett technológiák révén javítsa és meghaladja saját biológiai 
állapotát. Kurzweil (2006) a technológiai szingularitás fogalmával írja 
le azt a jövőbeni pontot, amikor a mesterséges intelligencia túlszár-
nyalja az emberi intelligenciát, és gyökeresen átalakítja az emberi lét 
feltételeit. Mindkét gondolkodó szerint a biológiai ember pusztán egy 
átmeneti fázis a technológia által facilitált evolúcióban, melynek  
végpontja egy újfajta poszthumán létező lehet. 
 
A XXI. század elején ezek az elképzelések egyre több gyakorlati formát 
is öltenek: a hosszú élet kutatásaitól a test–technológia integrációig. 
Max More, a transzhumanizmus egyik legismertebb amerikai teoreti-
kusa, a mozgalom alapelveit az extropizmus fogalma köré szervezte, 
mely szerint az ember képes lehet folyamatos önjavításra, fejlődésre és 
végső soron biológiai határainak meghaladására (More 2013). Az általa 
vezetett mozgalom nemcsak filozófiai célkitűzéseket, hanem konkrét 
kutatási és életmód-stratégiákat is felmutat: ilyen például a krionika,  
a radikális élethosszabbítás vagy az ember–gép interfészek fejlesztése. 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 63



Feleségével, Natasha Vita-More-ral közösen a transzhumanista kultúra 
és művészet egyik legismertebb képviselőivé váltak. 
 
A transzhumanizmus nemcsak elméleti irányzatként, hanem politikai 
mozgalomként is megjelent: 2002-ben megalakult az amerikai Transz-
humanista Párt, melynek célja a technológiai fejlődés társadalmi integ-
rációjának előmozdítása. A párt egyik legismertebb elnöke a magyar 
származású Istvan Zoltan, aki 2016-ban az Egyesült Államok elnökvá-
lasztásán is indult, kampányát a transzhumanista eszmék terjesztésé-
nek szentelve. Istvan futurisztikus Halhatatlanság busz (Immortality Bus) 
turnéja világszerte ismertté tette a mozgalmat. 
 
A biohacking és a transzhumanizmus közös célja az emberi test és képes-
ségek átalakítása, a kiindulópontjuk, eszközkészletük és társadalmi be-
ágyazottságuk azonban eltérő. A biohacking – különösen a DIYbio és 
quantified self irányzatai – civil, decentralizált, gyakran alulról szerveződő 
gyakorlatokat jelent, melyek az egyéni önkísérletezésre, önrendelkezésre 
és a tudás demokratizálására épülnek. A transzhumanizmus ezzel szem-
ben egy átfogó, filozófiai és technológiai jövővízió, mely gyakran intézmé-
nyi, vállalati vagy elit technológiák révén képzeli el az emberi korlátok meg- 
haladását. A két irányzat között azonban léteznek átfedések: például az 
életmeghosszabbítás vagy az agyi augmentáció területén, ahol a biohacke-
rek és a transzhumanista programok gyakran hasonló technológiákat  
alkalmaznak – eltérő társadalmi keretben, célokkal vagy önértelmezéssel. 
 
A transzhumanizmus egyik legmarkánsabb gyakorlati aspektusa  
az emberi képességek technológiai úton történő kiterjesztése. E kez-
deményezések célja, hogy az emberi test és elme működését olyan 
technológiákkal támogassák, melyek révén új élettartam, érzékelés vagy 
kognitív kapacitás érhető el – gyakran a biológiai határok átlépésével.  
A transzhumanista vízió technológiai manifesztációi a neurotechnológia 
és agy–gép interfészek, testaugmentáció, szövetnövesztés és xenotranszplan-
táció, kognitív enhancement vagy a krionika stb.  
 
A transzhumanista technológiák nemcsak lehetőségeket, hanem mé-
lyenszántó dilemmákat is hordoznak. A hozzáférés egyenlőtlenségei, 
az új normalitások kialakulása, a mentális autonómia veszélyeztetése, 
az emberi méltóság újradefiniálása mind olyan kérdések, melyeket San-
del (2007), Fukuyama (2002) vagy épp Sophie Wexler (2022) is hangsú-
lyoznak. A transzhumanista eszmék gyakorlati következményei 
könnyen elvezethetnek egy olyan jövőhöz, melyben a javított, kiterjesz-
tett egyének és a természetes emberek között radikális különbségek 
alakulnak ki – nemcsak fizikai és mentális képességeikben, hanem tár-
sadalmi és politikai lehetőségeikben is. 

64 Az élet mint médium



3.4.5. Transzhumanizmus technológiái 
 
A transzhumanizmus egyik legmarkánsabb gyakorlati aspektusa az em-
beri képességek technológiai úton történő kiterjesztése. E kezdeménye-
zések célja, hogy az emberi test és elme működését olyan technoló- 
giákkal támogassák, melyek révén új élettartam, érzékelés vagy kognitív 
kapacitás érhető el – gyakran a biológiai határok átlépésével. A transz-
humanizmus technológiai horizontja olyan spekulatív és jövőorientált 
irányokból épül fel, melyek radikálisan újraformálják az emberi test, 
tudat és identitás fogalmát. Idetartozik például a digitális tudattováb-
bítás (mind uploading vagy whole brain emulation), melynek célja az agy 
teljes struktúrájának digitális leképezése és szimulált környezetben tör-
ténő futtatása. A nanotechnológia sejtszintű regenerációra irányuló fej-
lesztései mesterséges nanobotokat alkalmaznak, melyek képesek a 
szervezetet belülről helyreállítani, például a rákos sejtek célzott elimi-
nálásával. A mesterséges tudat vagy szuperintelligencia létrehozása 
olyan poszthumán entitások megjelenését vetíti előre, melyek már nem 
kötődnek az emberi testhez (AGI, ASI), és közvetlen kapcsolatban állnak 
a technológiai szingularitás gondolatával. A teljes testprotézisek és 
mesterséges testek fejlesztése során olyan humanoid robottestek vál-
nak lehetségessé, melyekbe a tudat vagy annak lenyomata áthelyez-
hető, kiborg testcseréket hozva létre. A génszerkesztés immár nemcsak 
betegségek megelőzését célozza, hanem extrém emberi tulajdonságok 
– például szuperintelligencia, UV-látás vagy gyorsabb sebgyógyulás – 
létrehozását is. A virtuális halhatatlanság és a metaverzum-alapú poszt-
humán létformák az egyéni identitás, tudat és élményvilág digitális 
térbe való áttételének lehetőségét vizsgálják, idekapcsolódik a Digital 
Immortality fogalma is. Az antiszeneszcencia, vagyis az öregedési fo-
lyamatok teljes blokkolása olyan mechanizmusokon alapul, mint a sir-
tuin fehérjék aktiválása, a telomeráz enzimek modulálása vagy a 
mesterséges sejtciklus-menedzsment. A neuroetika és a moráltechno-
lógia keretében az agyi beavatkozások révén az érzelmi válaszok vagy 
az empátia technológiai szabályozása kerül előtérbe. A funkcionális te-
lepátia és a kollektív tudathálózatok, például a brain-to-brain, agy-agy 
interfészek (BBI), a shared mind, megosztott tudat típusú kísérletek irá-
nyába mutatnak. Végül a posztbiológiai evolúció spekulatív formái – 
mint például a szilíciumalapú vagy kvantumalapú intelligenciákba való 
átalakulás – a transzhumanista gondolkodás legmerészebb jövőképeit 
képviselik. Ahogy ebből is látszik, a transzhumanista technológiák spekt-
ruma rendkívül széles. A jelen szöveg nem kíván teljes körű technológiai 
leltárt nyújtani, sokkal inkább azokra a fejlesztési irányokra összpontosít, 
melyek egyrészt már jelenleg is klinikai, kulturális vagy társadalmi hatás-
sal bírnak, másrészt élesen vetik fel a test, az élet és az önazonosság fo-
galmainak újraértelmezését. Az itt tárgyalt példák így nem pusztán 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 65



illusztratívak, hanem kulcsterepei annak az átalakulásnak, mely a humán 
és a technológiai között meglévő határ újrarajzolásához vezet. 
 
 
Neurotechnológiák és agy–gép interfészek 
 
Az elmúlt két évtizedben a neurotechnológia olyan gyors fejlődésen 
ment keresztül, hogy mára közvetlen interfészek jönnek létre az agy és 
a számítógépes rendszerek között. Az agy–gép interfész (brain–computer 
interface; BCI) olyan technológiai architektúra, mely képes az idegi akti-
vitást rögzíteni, dekódolni és digitális műveletekké alakítani – gyakran 
valós időben. Az olyan vállalatok, mint a Neuralink (Elon Musk cége), 
invazív agyi implantátumokat fejlesztenek, melyek közvetlenül kapcso-
lódnak az agykéreghez, lehetővé téve a gondolatokkal történő vezérlést. 
2024 elején a Neuralink első emberi kísérletében egy paralízisben szen-
vedő páciens gondolattal tudott kurzort mozgatni egy képernyőn (Drew 
2024). Az implantátum, melyet Telepathy néven is emlegetnek, hatvan-
négy mikroszálon keresztül olvassa az idegi aktivitást – ezzel az agy 
nemcsak élmények és tudatfolyamatok hordozójaként, hanem aktív  
vezérlőegységként jelenik meg. 

66 Az élet mint médium

Neuralink eszköz, 
a cég katalógusából

A Black Mirror  
agy chipje.  

Képernyőfelvétel  
a sorazatból



A technológia gyakorlati céljai közé tartozik a bénult emberek kom-
munikációs képességeinek helyreállítása, az emlékezet támogatása 
Alzheimer-kór esetén, traumatikus emlékek módosítása PTSD-ben, 
vagy épp a gondolattal vezérelt digitális műveletek. Az agyi beavat-
kozások nemcsak olvasni, hanem írni is képesek az idegrendszerbe: 
az elektromos stimuláció például mélyagyi stimuláció formájában 
már régóta alkalmazott módszer, de a jövőbeli implantátumok valós 
idejű befolyásolást is lehetővé tehetnek. A tudat ezzel nemcsak meg-
figyelhető, hanem módosítható komponenssé válik, újradefiniálva az 
autonómia és önazonosság határait. 
A neurotechnológiák fejlesztései etikai és politikai kérdéseket is fel-
színre hoznak. A gondolatok, érzelmek vagy döntések digitalizálható-
sága új dimenzióba helyezi a gondolatszabadság, mentális integritás 
és digitális autonómia kérdéseit. Kate Crawford és Vladan Joler (2018) 
arra figyelmeztetnek, hogy a digitális testadatok – így az agyból nyert 
minták – adatgazdasági értékké válnak, ezek piacosítása súlyos etikai 
és jogi problémákat vet fel. 
 
A kérdés tehát nemcsak az, hogy technikailag mire vagyunk képesek, 
hanem hogy milyen szabályozási, jogi és etikai keretrendszer tudja eze-
ket a fejlesztéseket mederben tartani. Jelenleg a legtöbb országban a 
neurotechnológiai fejlesztések nem tartoznak önálló jogi kategóriába, 
és az agy mint adatforrás még nem esik specifikus védelem alá.  
Marcello Ienca és Roberto Andorno (2017) szorgalmazza az úgynevezett 
neurorights, azaz idegjogok nemzetközi bevezetését annak érdekében, 
hogy az emberek az agyi működésükhöz és gondolataikhoz fűződő jo-
gaik tekintetében is védelmet élvezzenek. 
 
A technológia kettős arcát jól mutatják a kísérleti eredmények: a Neu-
ralink egyik bemutatóján például egy sertés agyába ültetett implantá-
tum valós időben követte az állat orrmozgását (Musk 2020), míg más 
esetben motoros válaszokat lehetett kívülről kiváltani, például a láb 
megemelését. Ez az aktus rávilágít arra, hogy a terápiás célú alkalma-
zások és az irányító potenciál között egyre elmosódottabb a határ.  
A neurotechnológia tehát nemcsak a gyógyítás, hanem a kontroll, elő-
írás vagy szankcionálás eszközévé is válhat – különösen kormányzati, 
katonai vagy vállalati kontextusban. Az elme és technológia közvetlen 
összekapcsolása így nem csupán technológiai, hanem mélyen biopoli-
tikai kérdésként is értelmezendő. 
 
A neurotechnológia és a tudat digitalizálásának kulturális feldolgozása 
már évek óta jelen van a spekulatív fikcióban. A Black Mirror című soro-
zat több epizódja – például az Arkangel, a White Christmas, a San Junipero 
vagy a Black Museum – olyan jövőbeli technológiákat vizionál, melyek 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 67



képesek a tudat archiválására, másolására vagy új kontextusba helye-
zésére. Ezek a narratívák nemcsak disztópikus figyelmeztetések, hanem 
kritikusan vizsgálják a digitális identitás, a mesterséges emlékezet és 
az érzékelés technológiai kitágításának pszichológiai és etikai követ-
kezményeit. Az Arkangel (S4E2) epizódban egy agyi implantátum révén 
a szülő valós időben figyelheti gyereke érzékelését, és kiszűrheti  
a zavaró tartalmakat – a gyerek szeme előtt elhomályosodnak a stresszt 
kiváltó képek, például egy vérző kutya vagy egy vita. Az epizód így ér-
zékletesen mutatja meg, miként alakul át a nevelés a teljes kontroll felé, 
és hogyan torzulhat a tapasztalat és emlékezet szerkezete technológiai 
úton. A White Christmas (Special Episode) és a Black Museum (S4E6)  
az elme digitális másolhatóságát, illetve annak kiszolgáltatottságát  
tematizálja: a tudati másolatok izolálása, fenyítése vagy kihasználása 
az etikai visszaélések radikálisan új formáit tárja fel.  
 
A San Junipero (S3E4) a tudat halál utáni, posztbiológiai túlélési lehető-
ségét tematizálja egy szimulált valóságban, ami egyfajta virtuális 
mennyországként jelenik meg. Közvetlenül reflektál a mind uploading, 
az elme feltöltésre a hálózatba és a digitális halhatatlanság transz-
humanista elképzeléseire. Ezek a történetek spekulatív módon vizsgál-
ják az agy–technológia összekapcsolásának hatásait az élmény,  
az identitás és az önrendelkezés fogalmaira. Az efféle kulturális képze-
letbeli tér nemcsak illusztrálja a technológiai tendenciákat, hanem azok 
affektív és társadalmi dimenzióit is érzékenyen tárja fel. 
 
 
Teljesítményfokozás: genetikai és kognitív augmentáció 
 
Az emberi képességek technológiai javítása nemcsak a test, hanem 
az elme területén is központi kérdéssé vált. A kognitív augmentáció 
célja a gondolkodás, memória, figyelem vagy kreativitás növelése 
olyan beavatkozások révén, mint a nootropikumok (például modafi-
nil, racetamok), melyek gyógyszeres úton serkenthetik a mentális  
teljesítményt (Bostrom és Sandberg 2009). Míg a digitális augmen-
táció – például mesterséges asszisztensek vagy memóriafelhők –  
az ember–gép kapcsolat új lehetőségeit nyitja meg (Goertzel és  
Pennachin 2007). 
 
Ezzel párhuzamosan a genetikai alapú teljesítményfokozás is egyre 
nagyobb figyelmet kap: a sportteljesítmény vagy az intelligenciával 
összefüggő képességek öröklött jellemzőinek célzott módosítása – 
például CRISPR-technológiával – már nem pusztán elméleti lehe- 
tőség (Gyngell, Bowman-Smart és Savulescu 2019). A genetikai és 
kognitív enhancement gyakorlatai ugyanakkor új típusú pszichológiai, 

68 Az élet mint médium



társadalmi és etikai kérdéseket vetnek fel: ki férhet hozzá ezekhez  
az eljárásokhoz, milyen következményekkel járhatnak az identitásra, 
és hogyan változik meg a természetes emberi képességek jelentése 
(Fukuyama 2002; Sandel 2007). 
 
 
Szövetnövesztés és xenotranszplantáció – a test biotechnológiai 
újratervezése 
 
A regeneratív medicina és a szövetnövesztés gyakorlata az élő test bio-
technológiai újratervezésének egyik legsűrűbb jelentéstartományú te-
rületévé vált. A laboratóriumi körülmények között létrehozott 
mesterséges szövetek – például bőr, izomszövet, porcos és májszerű 
struktúrák – nemcsak az orvosi alkalmazások számára kínálnak új meg-
oldásokat, de felvetik az élet technikai másolhatóságának kérdését is. 
A szövetnövesztés nem egy sérült szerv reparálása, hanem a biológiai 
forma technikai utánképzése: egy újfajta mimézis, melyben az élet 
anyagisága nem organikus úton, hanem mérnöki eljárások révén szer-
veződik újra. 
 
2022 januárjában a Marylandi Egyetem Orvosi Központjának sebé-
szei David Bennett ötvenhét éves, végstádiumú szívbeteg testébe  
genetikailag módosított sertésszívet ültettek be. A szívet több gén-
szerkesztéssel emberbarátabbá tették, hogy csökkentsék a kilökődési 
reakciót), és ez volt az első sikeres xenotranszplantáció, amikor egy 
ilyen állati szervet klinikai környezetben emberi betegbe ültettek  
be (Reardon 2022). 
 
Az ilyen xenotranszplantáció a fajok közötti testhatárok újraértel-
mezésére is kényszerít. A sertésből származó szívátültetések vagy  
hasnyálmirigysejtek kísérleti beültetései olyan poszthumán testké-
pet vetítenek előre, melyben az emberi test nem lezárt entitás, ha-
nem nyitott, transzgenikus platformmá válik. A xenotranszplan- 
táció kérdése ugyanakkor nemcsak technikai, hanem etikai, immu-
nológiai és kulturális kérdéseket is felvet: mit jelent emberi test- 
részként elfogadni egy másik faj szervét, és hogyan változik ezzel  
az emberi test identitása? 
 
E két terület – a szövetnövesztés és a xenotranszplantáció – nem  
csupán a gyógyítás horizontját tágítja ki, hanem az élet és test  
fogalmát is új alapokra helyezi. Az élő szövet nem csupán növeszt-
hető, de tervezhető, standardizálható és beépíthető, ezzel pedig  
a test maga is egy moduláris és programozható konstrukcióvá válik 
(Cohen 2025). 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 69



Krionika: halál mint visszafordítható állapot 
 
A krionika a testek extrém alacsony hőmérsékleten történő tartósítását 
jelenti azzal a céllal, hogy a jövő technológiáival újjáéleszthetők legye-
nek. Az elgondolást eredetileg Robert Ettinger amerikai fizikus vetette 
fel 1962-ben The Prospect of Immortality című könyvében, melyben azt 
állította: a halál nem végleges állapot, hanem egy olyan biológiai folya-
mat, mely a megfelelő technológiai fejlettségi szint mellett akár vissza-
fordítható is lehet. A krionika filozófiai alapja, hogy a halál nem pilla- 
natnyi esemény, hanem időben elnyúló folyamat, mely megfelelő be-
avatkozással megszakítható. 
 
A legismertebb intézmények egyike ezen a területen az Alcor Life  
Extension Foundation, melyet többek között Max More is vezetett.  
Az intézet az elmúlt évtizedekben több tucat embert és háziállatot fa-
gyasztott le, abban a reményben, hogy a jövő orvostudománya képes 
lesz regenerálni és újjáéleszteni őket.  
 
A Szilícium-völgy technológiai elitjének körében az öregedés és a halál 
nem elkerülhetetlen biológiai végkifejlet, hanem egy megoldandó  
mérnöki probléma. A krionika – mint az élet felfüggesztésének straté-
giája – nem csupán spekulatív tudományos vállalkozás, hanem egy  
tágabb, jövőorientált életmeghosszabbító ideológiába illeszkedik.  
A hosszú élet kutatásának irányvonalai ma már nemcsak tudományos 
laboratóriumokban, hanem startupinkubátorokban, magánalapítvá-
nyokban és techóriások jövőtervező programjaiban is formálódnak. 
 
Olyan szereplők, mint Peter Thiel – a PayPal társalapítója és a Szilí-
cium-völgy egyik legismertebb befektetője, aki nyíltan támogatja  
a radikális élethosszabbítás kutatásait – nemcsak anyagi támogatói 
az Alcor Life Extension Foundationnek, hanem maguk is regisztráltak 
jövőbeli krioprezervációra. Thiel szerint: „Ha csak egymillióhoz az esé-
lye is, hogy felélesztenek, már megéri” (Harrison Dupré 2023). Ez a bon 
mot jól illusztrálja azt a mentalitást, mely az emberi életet nem  
abszolút biológiai adottságként, hanem megoldandó technológiai  
feladatként kezeli. A krionika az extrém hosszú élet vagy potenciálisan 
a halhatatlanság egyik jövőbeli eszközévé válhat. 
 
A krionika mélyreható filozófiai és jogi kérdéseket is felszínre hoz.  
Az egyik központi dilemmát a halál definíciója jelenti: a hagyományos 
orvosetikai szemlélet szerint a halál az agyműködés vagy a szívműködés 
visszafordíthatatlan leállását jelenti, ám a krionika hívei szerint a halál 
nem egy végleges állapot, hanem inkább technológiai határkérdés.  
A test és az agy fagyasztása révén megőrizhető lehet az egyén információs 

70 Az élet mint médium



mintázata – különösen az agyban tárolt emlékek és személyiség –,  
és a jövőben új technológiák képesek lehetnek annak visszaállítására 
vagy újraindítására. 
Ez a felfogás közvetlenül próba elé állítja a jogi halál fogalmát is: ha  
valakit lefagyasztanak, vajon halottnak vagy élőnek számít? Van-e joga 
az alvónak a tulajdonához, az örökléshez vagy a személyes döntéshoza-
talhoz? Milyen jogállása van egy olyan személynek, akit fagyasztott  
állapotban tárolnak, de esetleg visszahozható az életbe? 
 
Emellett felmerül az élethez való jog és annak időbelisége is. A krionika 
implicit módon azt sugallja, hogy az élet joga nemcsak a jelenlegi bio-
lógiai működéshez kötött, hanem kiterjeszthető lehet egy jövőbeni visz-
szatérés lehetőségére is. Ez újradefiniálja az élet és halál közötti határt 
– nem biológiai, hanem információelméleti és technológiai alapokon. 
 
Röviden: a krionika nem pusztán egy spekulatív orvosi kísérlet, hanem 
újfajta antropológiai és jogi paradigma kezdete, mely arra kényszerít 
minket, hogy újragondoljuk az emberi élet határait, a halál jelentését, 
és az élő test időhöz és joghoz való viszonyát. 
 
 
A kiborgtest és az emberi határok újraírása 
 
A transzhumanista technológiák előretörése nem csupán az emberi ké-
pességek kiterjesztését, hanem az emberi test és identitás mélyreható 
újragondolását is elindította. A kortárs filozófia és technotudomány  
határterületein egyre gyakrabban jelenik meg az a felismerés, hogy  
a test nem lezárt biológiai entitás, hanem plasztikus, átjárható és újra-
tervezhető rendszer, mely technológiai komponensekkel bővíthető, sőt, 
részben vagy egészben helyettesíthető. 
 
Donna Haraway klasszikussá vált Kiborg-kiáltványában (1985) a kiborgot 
nem csupán technológiai hibridként, hanem kritikai figuraként határozza 
meg, mely elutasítja a modernitás bináris oppozícióira épülő gondolko-
dást: természet/kultúra, ember/gép, nő/férfi. A kiborg nemcsak az ember 
és gép egyesülése, hanem egy új ontológiai pozíció, mely a határok elmo-
sásán keresztül teszi lehetővé az identitás újraértelmezését. Ezzel Haraway 
már a nyolcvanas években megelőlegezte azokat a kérdéseket, melyeket 
ma a transzhumanizmus és poszthumanizmus vet fel (Haraway 1991). 
 
A technológiai hibriditás ma már nemcsak elméleti lehetőség, hanem 
gyakorlati valóság: az intelligens protézisek, agyi implantátumok,  
érzékelővel ellátott bőrimplantátumok, retinachipek és neurális  
interfészek olyan kiborgtesteket hoznak létre, melyekben az emberi 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 71



és gépi komponensek elválaszthatatlan egységben működnek (Hayles 
1999; Gray, Mentor és Figueroa-Sarriera 1995). Ezek nem pusztán re-
habilitációs eszközök, hanem a test meghosszabbításának és újrade-
finiálásának eszközei. 
 
Az emberi test technológiai kiterjesztése egyúttal az önazonosság és a 
tudat fogalmát is újrapozicionálja. A kiborg nemcsak test, hanem érzé-
kelőrendszer, adatplatform és hálózati csomópont is, mely a külvilág és a 
belső működés között mediál (Clough 2018). Ebben a kontextusban az 
emberi szubjektum nem autonóm egység, hanem összehangolt rendszer –  
 élő és nem élő, biológiai és digitális elemek dinamikus konfigurációja. 
 
A kiborggá válás nem csupán technológiai, hanem politikai és etikai 
aktus is: új kérdéseket vet fel az önrendelkezés, a hozzáférés és a nor-
malitás kapcsán. Ki számít egészségesnek vagy érvényesnek egy olyan 
világban, ahol a test technológiailag modulárissá válik? Hogyan értel-
mezzük az egyén felelősségét egy olyan környezetben, ahol a döntések 
részben algoritmikus szinteken születnek (Barfield és Williams 2020)? 
 
A kiborg mint gondolkodási modell lehetővé teszi, hogy kritikusan viszo-
nyuljunk az emberközpontú, bináris és normatív testképhez. Ugyanakkor 
egyre világosabbá válik, hogy ez a technológiai újraszervezés nemcsak fel-
szabadító lehetőségeket kínál, hanem újfajta kiszolgáltatottságokat és 
függőségeket is létrehoz. A test nemcsak kiterjesztett, hanem leképezett, 
szabályozott és visszacsatolt entitásként is működik, előkészítve a kvantifi-
kált én, a digitális test és a testadatmező logikáját (Andrejevic 2020). 
 
A kiborgtest tehát nemcsak jövőbeli fantázia, hanem az adatalapú, 
technológiailag szabályozott jelen előképe. Az ebben megtestesülő 
poszthumanista koncepció nem pusztán a gép és ember közti határt 
mossa el, hanem az élő és az élettelen, a természetes és mesterséges, 
az individuum és hálózat közti különbségek újragondolását is lehetővé 
teszi. Innen már egyenes út vezet ahhoz a kérdéshez, hogyan válik maga 
az élő is adathordozóvá, modellezhető mintázattá és algoritmizált 
rendszerré – ez a következő alfejezet tárgya. 
 
 
3.5. Az élő mint adat 
 
Az élet fogalmának kortárs filozófiai és tudományelméleti átalakulása, 
valamint az új technológiák térnyerése alapjaiban formálja át az élő 
rendszerekkel kapcsolatos viszonyunkat. A természet, az élőlények, sőt 
maga az emberi test és tudat is olyan rendszerré válik, mely megfigyel-
hető, mérhető, leképezhető és szabályozható. Nem pusztán újraértel-

72 Az élet mint médium



meződik az élő fogalma, hanem a vele kapcsolatos eljárások és jogi-
technológiai státuszok is átalakulnak: az élő szervezetek egyre gyakrab-
ban jelennek meg mint biológiai adathordozók például genetikai vagy 
viselkedési mintázatok formájában, modellezhető struktúraként  
a szimulációs és prediktív rendszerekben. Az a világkép, mely az életet 
zárt, biológiai egységként szemlélte, fokozatosan háttérbe szorul.  
Helyét egy olyan felfogás veszi át, mely az élő rendszereket adatként és 
politikai-technológiai aktorként értelmezi – olyan entitásként, mely 
nemcsak leírható, hanem modellezhető, irányítható és beavatkozások 
célpontjává tehető a tudományos, gazdasági és jogi diskurzusokban. 
 
 
3.5.1. Az emberi test, tudat és viselkedés kvantifikálása 
 
A XXI. században az emberi test, tudat és viselkedés digitális feldolgoz-
hatósága alapjaiban alakítja át az egyénről való gondolkodást: az ember 
már nem pusztán biológiai, pszichológiai és társadalmi entitásként  
jelenik meg, hanem adatalapú térként is, mely algoritmikusan olvas-
ható, folyamatosan monitorozott és értelmezett rendszerként működik. 
A test ilyen értelemben kvantifikált mezővé válik, melynek leképezhe-
tősége és kontrollálhatósága a modern technológiai és biopolitikai  
gyakorlatok egyik alappillére (Sanders 2016). 
 
A Quantified Self – Kvantifikált én – mozgalmat 2007-ben Gary Wolf és 
Kevin Kelly, a Wired magazin szerkesztői indították útjára Kaliforniában 
azzal a céllal, hogy a személyes adatok gyűjtését az egyéni fejlődés és 
tudatosság eszközévé tegyék. A mozgalom középpontjában az önmérés 
és önkövetés, a self-tracking áll: az egyének rendszeresen rögzítik testi, 
mentális és viselkedésbeli mutatóikat, például pulzusszámot, alvásmin-
tázatokat, kalóriabevitelt, hangulati változásokat, kognitív teljesítményt 
vagy társas interakciókat (Ajana 2020; Lupton 2016). 
 
Ez a lifelogging, azaz életnaplózás nemcsak visszatekintésre, hanem az 
önoptimalizálásra is lehetőséget kínál: a mindennapi élet strukturált 
adatrögzítési folyamattá válik, ahol az önmegismerés médiuma maga 
az adat. Az okosórák, alvásmérők, stresszelemzők, produktivitásmoni-
torok révén kialakul az adatalapú önápolás (data-driven self-care), mely 
új típusú szubjektumot formál: az adatok alapján értelmezett és sza-
bályozott individuumot (Schüll 2016). 
 
Az önmérés tehát nem csupán testi folyamatokat monitoroz, hanem az 
önkontroll és önértékelés digitális formájává válik. Az adat az egyéni fe-
lelősség és morális érték mércéjévé emelkedik: az algoritmikus vissza-
jelzés új normarendszereket épít. A numerikus öntudat (metricized self) 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 73



az egyént folyamatos önoptimalizálásra készteti, egyben normatív  
viselkedési mintákhoz igazítja (Whitson 2013). A kvantifikált önismeret 
így digitális énerkölcstanná válik, ahol a test nem csupán érzékelhető 
entitás, hanem teljesítendő cél. Deborah Lupton szerint az önmérés  
a digitális egészség és a biopolitika metszéspontjában helyezkedik el, 
ahol az egészséges életmód morális kötelességgé válik (O’Neill 2016). 
 
Ugyanakkor a test adatként való értelmezésének története jóval korábbra 
nyúlik vissza. Már a mikroszkóp és a röntgentechnológiák XIX–XX. századi 
alkalmazása is olyan fordulatokat eredményezett, melyek révén a test 
eddig rejtett rétegei képpé, térképpé és mérhető adattá alakíthatóvá vál-
tak. A mikroszkóp – bár már a XVII. században is ismert volt – a XIX. szá-
zadtól vált a biológia és orvostudomány alapeszközévé. Rudolf Virchow 
sejtpatológiai munkái vagy Ramón y Cajal idegszövettani rajzai a test  
tudományos feltérképezésének új dimenzióit nyitották meg. 

Az 1895-ös röntgenfelfedezés még radikálisabban átláthatóvá tette a 
testet. Az első röntgenfelvétel – Bertha Röntgen kezéről – mára ikonikus 
képpé vált, mely egyfelől orvosi, másfelől kulturális áttörés is: a test 
immár nem zárt, hanem betekinthető rendszer, melybe a tekintet gépies  

74 Az élet mint médium

Idegsejtek  
Rudolf Virchow  

Sejtkórtan című 
művéből, 1858.  

Kongresszusi Könyvtár, 
Washington,  

Egyesült Államok



Piramissejtekről  
készült mikrofotó  
Santiago Ramón y  
Cajal felvételén.  
Cajal Intézet,  
Spanyol Nemzeti  
Kutatási Tanács

pontossággal hatol be. Ez a motívum az irodalomban is megjelenik, pél-
dául Thomas Mann A varázshegy című regényében, melyben Hans Castorp 
röntgenképen keresztül látja meg Madame Chauchat testét – a techno-
lógia és vágy, az intimitás és kontroll sajátos összefonódásaként. 
 
A röntgentechnika alapozta meg a későbbi képalkotási eljárásokat –  
a CT-t, MRI-t, PET-et –, melyek a testet immár rétegzett, standardizált, 
diagnosztikus struktúraként reprezentálják (Cartwright 1995). A test  
fokozatosan átalakult technológiailag leképezhető entitássá, mely  
azonosítható, értékelhető és irányítható. 

A XX. század végére a DNS-szekvenálás és a humángenom-projekt 
(1990–2003) tovább mélyítette ezt a folyamatot. A test genetikai kód-
ként való értelmezése új biopolitikai horizontokat nyitott meg: az ember 
immár nemcsak sejtes és anatómiai, hanem információs, kódolt rend-
szer is (Kay 2000). A DNS-adatok hozzáférhetővé válásával – például a 
23andMe vagy az Ancestry.com révén – a testből származó genetikai in-
formáció piaci termékké, az identitás pedig adatbázis-összevetéssé vált. 
A genetikai adatok ugyanakkor bioetikai és társadalmi problémákat is 
generálnak. Hannah Halusker szerint a genetikai önmérés szabályozatlan 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 75



vadnyugat, ahol az egyének sokszor nem is tudják, hogy adataik gyógy-
szeripari cégekhez vagy bűnüldöző szervekhez kerülnek (Halusker 
2020). Jennifer A. Hamilton kritikája szerint ezek a tesztek redukcionista 
módon, statikus és leegyszerűsítő etnicitásmodellek alapján piacosítják 
a genetikai identitást, figyelmen kívül hagyva a populációgenetika tu-
dományos komplexitását (Hamilton 2020). 
 

76 Az élet mint médium

Wilhelm Röntgen:  
Anna Bertha Ludwig, 

Röntgen feleségének  
bal keze.  

Az első röntgenkép, 
1896, Physik Institut, 

Freiburgi Egyetem



A nyílt hozzáférésű genomadatbázisok, mint a gnomAD vagy a dbSNP, 
újfajta bioinformációs ökoszisztémákat hoznak létre, melyekben kuta-
tók, vállalatok és kormányzati szervek egyaránt részt vesznek. Ezek az 
adatstruktúrák új adatpolitikai kérdéseket vetnek fel: ki birtokolja a ge-
netikai adatokat, hogyan használhatók fel, és milyen transzparencia és 
beleegyezés szükséges ehhez? 
A DNS-alapú identitásmodellek elterjedése az orvostudomány,  
a populációkutatás és a személyes egészségképzés mellett a társa-
dalmi identitás újraformálásában is szerepet játszik. A test ily módon 
nemcsak érzékelhető, hanem kiszámítható, profilozható és piacosít-
ható entitássá válik. 
 
A biometrikus természet fogalma tehát egy olyan új testkép szintézisét 
kínálja, melyben az emberi test adatként strukturált, technológiailag 
leképezett és algoritmikusan értelmezett mezővé vált – nem csupán  
az orvostudomány, de a digitális hatalomgyakorlás számára is. 
 
 
Biometrikus megfigyelés és digitális testidentitás 
 
A XXI. század adatintenzív technológiai rendszerei nemcsak lehetővé 
tették az egyének önkéntes önmérését, hanem új típusú, külső ere-
detű, rendszerszintű kvantifikációt is bevezettek. Ezen új konfigurá-
ciók közé tartozik az arcfelismerés, ujjnyomat-azonosítás, retina- 
szkennelés, a járásmintázat-analitika, a hangalapú viselkedéselemzés, 
valamint az ezekhez kapcsolódó viselkedésalapú prediktív algoritmu-
sok. E technológiák közös jellemzője, hogy az emberi testet digitálisan 
érzékelhetővé, felismerhetővé és kategorizálhatóvá alakítják, így 
hozva létre az úgynevezett digitális testidentitást – azt a reprezen- 
tációt, mely a test nyers biológiai jelenlétét adathalmazként újra- 
értelmezi (Andrejevic 2021). 
 
A biometrikus megfigyelés nem pusztán technikai, hanem hatásmecha-
nizmusában hatalmi jelenség is. A testből származó adatok alapján az 
algoritmikus rendszerek képesek előre jelezni és befolyásolni az egyén 
viselkedését, például rendészeti, kereskedelmi vagy munkaerőpiaci  
szituációkban. Ez az új működési logika az úgynevezett viselkedésalapú 
kormányzás, melyben a társadalmi kontroll nem tiltáson vagy engedé-
lyezésen alapul, hanem előrejelzéseken és beavatkozásokon keresztül 
irányít (Van der Ploeg 2012). 
 
A testből kinyert biometrikus adatok nemcsak biztonságpolitikai, hanem 
piaci célokra is hasznosulnak, a felügyeleti kapitalizmus (surveillance  
capitalism) logikáját követve (Zuboff 2019). Az adatok értékesítése,  

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 77



továbbítása és kereskedelmi célú újrahasznosítása révén a test maga is 
adatvagyonná válik, melyen keresztül az algoritmikus rendszerek célzott 
hirdetéseket, fogyasztói profilokat és prediktív modelleket építenek. 
 
Egyik legelterjedtebb formája az arcfelismerő technológia, mely számos 
országban – köztük Kínában, az Egyesült Államokban, az Egyesült Ki-
rályságban, Indiában, s a közelmúltban Magyarországon is – az állami 
és kereskedelmi kontroll eszközévé vált. Az ilyen rendszerek képesek 
valós idejű nyomon követésre, viselkedésminták elemzésére és predik- 
ciókra, melyek alapján biztonsági kockázatot, vásárlói szándékot vagy akár 
mentális állapotot is becsülni próbálnak (Smith és Miller 2020). A prob-
léma ezzel nemcsak az, hogy a rendszerek gyakran hibás, torzított vagy 
rasszistán elfogult adatmintákon alapulnak, hanem az is, hogy jogilag és 
etikailag tisztázatlan módon hoznak létre új társadalmi normákat. 
 
Az algoritmikus megfigyelés már számos esetben vezetett közvetlen 
társadalmi, gazdasági vagy munkaerőpiaci következményekhez.  
Az Amazon amerikai raktáraiban például a dolgozók testmozgását és 
pihenési idejét figyelő rendszer automatikus figyelmeztetéseket és el-
bocsátásokat generált, ha valaki a rendszer szerint nem mozgott elég 
hatékonyan (The Verge 2019). Kínában a valós idejű arcfelismerés és vi-
selkedésanalitika a társadalmi hitelrendszer részévé vált: az állampol-
gárok pontszámait többek között közterületi viselkedésük, közlekedési 
szabálysértéseik vagy online aktivitásuk alapján számítják, ezek ala-
csony értéke korlátozhatja a hitelfelvételt, az utazási lehetőségeket vagy 
akár a gyerek iskoláztatását is (Creemers 2018). Az Egyesült Államokban 
például több egészségbiztosító algoritmikus predikciókat alkalmaz az 
ellátás szükségességének meghatározására. Ezek az algoritmusok a ko-
rábbi kezelések költségeit, gyakoriságát és statisztikai viszonyítási pon-
tokat használnak a jogosultság becslésére. Egy széles körben alkal- 
mazott prediktív rendszer a fekete pácienseket jelentősen alulértékelte, 
mivel a költségalapú adatok alapján alacsonyabb egészségügyi szük-
ségletet társított hozzájuk, így kevesebb ellátásra jogosultként katego-
rizálta őket – a tényleges klinikai állapotuk ellenére (Obermeyer et al. 
2019). Ez a példa jól mutatja, hogy a testtel kapcsolatos kvantitatív ada-
tok nemcsak azonosításra, hanem az ellátáshoz való hozzáférés és a tár-
sadalmi értékelés eszközeivé is válhatnak, akár szankcionáló és kiszol- 
gáltatottságot erősítő funkcióval is bírnak. 
 
A test ily módon nemcsak megfigyelés tárgya, hanem szabályozás és 
belsővé tett kontroll felülete is lesz. A digitális testidentitás nem statikus 
lenyomat, hanem folyamatosan frissülő és algoritmikusan újraértelme-
zett entitás, mely a felhasználó tudta nélkül hat vissza a döntéseire,  
preferenciáira és viselkedésmintáira (Moore és Robinson 2016).  

78 Az élet mint médium



Az adatalapú megfigyelés tehát nem pusztán adatgyűjtés, hanem kultúra-
formáló és identitásalakító hatalmi technológia is. 
 
A technológiák fejlődésével olyan új bioadatforrások is megfigyelés 
alá kerülnek, mint a hanganalízis, mikromimikai változások vagy test-
hőmérséklet-fluktuációk, melyek révén a rendszer az érzelmi álla-
potot, stressz-szintet és intenciókat is próbálja detektálni – akár  
a felhasználó tudta nélkül (Brunton és Nissenbaum 2015). Mindez új 
kérdéseket vet fel a digitális test és személyes autonómia viszonyáról: 
vajon ki rendelkezik a testből nyert adatokkal, milyen feltételek mel-
lett történik a hozzájárulás, hogyan hat vissza az algoritmikus kate-
gorizáció az önérzékelésre, és mennyiben korlátozza a viselkedés 
előrejelzése az egyén jövőbeli lehetőségeit. A digitális test reprezen-
táció, de hatalmi objektum is: új terepe a fegyelmezésnek, a norma-
képzésnek és az identitás-újraíródásnak. 
 
 
3.5.2. A természeti rendszerek mint adatmodellek 

Az élő rendszerek megközelítése az utóbbi évtizedekben radikális for-
dulatot vett: a korábbi, statikus természetképet felváltotta az adatve-
zérelt paradigma, mely a bioszféra dinamikus folyamatait valós idejű 
mérőszámokkal, hálózatos visszacsatolási hurkokkal, rendszerszintű 
modellekkel és nagy léptékű, bolygószintű adatplatformokon futó szi-
mulációkkal ragadja meg. Három egymást kiegészítő technikai-kutatási 
dimenzióban – a klímamodellezés és visszacsatolási hurkok, a biomér-
nökség és ökológiai rendszeroptimalizálás, valamint a Digital Earthtől 
a Planetary Computingig ívelő bolygószintű adatplatformok területén – 
alkalmazzák ezt az eszköztárat a földrendszer összetett kölcsönhatá-
sainak leképezésére. Ezek a módszerek lehetővé teszik a környezeti fo-
lyamatok korábban soha nem látott részletességű és skálájú nyomon 
követését és befolyásolását. Ezzel párhuzamosan azonban kérdésként 
vetődik fel, hogy az adatmodellekre épülő leképezések miként alakítják 
át a természet észlelését és szabályozását: milyen szerepet játszanak 
a politikai, adminisztratív döntéshozatalban, és hogyan viszonyulnak  
a lokális interakciókhoz vagy az értelmezési sokféleséghez. 
 
 
Biomérnökség és ökológiairendszer-optimalizálás 
 
Az ökoszisztémák mérnöki optimalizálását a biomérnökség keretei  
között olyan eszközökkel végzik, mint a CLUE-S és az InVEST modell-
rendszerek, melyek segítségével különféle tájhasználati forgatókönyvek 
mellett számítják ki az ökoszolgáltatások – például a biodiverzitás,  

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 79



a vízháztartás és a talajerózió – változását (Sharp et al. 2018). Ugyanakkor 
a táj ökológiai folyosóit a minimális kumulatív rezisztencia (Mini- 
mum Cumulative Resistance; MCR) és gravitációs modellek vetítik tér-
képre, hogy a folyamatos természet kapcsolatok biztosítsák az élőlények 
vándorlását és genetikai cseréjét (Adriaensen et al. 2003). A mikrobiális 
közösségek tervezett bevetésével – melyet a bioszámítás (biocomputing) 
módszerei támogatnak – az üvegházhatású gázok csökkentését és a ta-
lajélet regenerálását célozzák meg (Wright et al. 2021). Azonban a bio-
mérnökség törekvései az utóbbi években túlléptek a mikrobiális 
rendszerek finomhangolásán: James Lovelock 2010-es évekbeli Gaia 2.0 
koncepciója egy olyan jövőt vizionált, melyben merész beavatkozások –  
például génmeghajtók (gene drive), szintetikus fitoplanktonfarmok, 
transzgenikus fák vagy robotizált nanobiobotok – révén válik lehetővé a 
bioszféra kibernetikus szabályozása. Bár e technológiák egy része jelenleg 
legfeljebb laboratóriumi kísérleti fázisban van, és alkalmazásukat számos 
etikai és politikai vita övezi (különösen az EU-ban erős a szabályozási  
ellenállás), a koncepció felveti azt a kérdést, vajon ki visel felelősséget egy 
genetikailag módosított faj világméretű terjedéséért, milyen jogalapja 
van az élő rendszerek ilyen irányú karbantartásának, és mennyiben ma-
radhat fenn a természet autonómiája, ha a Gaia 2.0 logikája szerint ma-
gunk válunk annak technológiai ügynökeivé (Esvelt et al. 2014; Bach et al. 
2019; Kramer et al. 2020; Smith és Jones 2022). 
 
E technológiák jelentős kockázatot rejtenek. Donna Haraway figyelmez-
tet, hogy az erőforrás-optimalizációra fókuszáló modellek könnyen hát-
térbe szoríthatják a helyi közösségek tudását és az élményalapú, etikai 
megfontolásokat, így a természet helyett a kibernetikai univerzalizmus 
uralkodhat, ahol a technológiai logika felülírja a sokszínű, kulturális és 
ökológiai viszonyokat (Haraway 2016). 
 
 
Föld mint információs rendszer: Digital Earth és Planetary  
Computing 
 
Al Gore 1998-ban indította el a Digital Earth-elképzelést, mely a földet 
háromdimenziós adatplatformként képzeli el: valós idejű műholdfelvé-
telek, felszíni szenzorok és különböző térképi rétegek egyesítésével nyújt 
átfogó helyzetképet és elemzési lehetőségeket (Gore 1998). Ezt viszi to-
vább a Google Earth Engine, mely felhőalapon több mint nyolcvan peta-
byte-nyi geoadatot és automatizált mintafelismerő eljárásokat biztosít 
a táj- és klímaváltozások vizsgálatához (Google Earth Engine Team 2024). 
 
Európában a Destination Earth (DestinE) program digitális ikerrendsze-
reken keresztül szimulálja párhuzamosan a légkör, az óceánok, a talaj 

80 Az élet mint médium



és a bioszféra kölcsönhatásait, valós idejű és történeti adatokra tá-
maszkodva támogatva a klíma- és katasztrófa-előrejelzést (European 
Commission 2021). A Microsoft Planetary Computer az Azure-felhő-
ben egységesített geoadatokhoz, előfeldolgozott adatfolyamokhoz 
és interaktív vizualizációkhoz biztosít hozzáférést, így a kutatók és 
döntéshozók korábban soha nem látott részletességgel követhetik 
nyomon a környezeti változásokat (Microsoft 2025). 
 
A digitális iker a föld esetében egy valós idejű tükrözés: folyamatosan 
frissülő szenzor- és műholdadatokból épít párhuzamos modellt, mely 
lehetővé teszi a teljes rendszer szimulációját és a beavatkozásra ala-
pozott döntéshozatalt (Grieves és Vickers 2017). James Lovelock Gaia 
2.0-ja azt hangsúlyozza, hogy a mesterségesintelligencia-vezérelt di-
gitális ikrek nemcsak tükröznek, hanem aktívan formálják is a bio-
szféra önszabályozó folyamatait, így a Planetary Computing rendszerek 
kibernetikus partnerekké válhatnak – ami új biopolitikai és etikai  
dilemmákat vet fel (Lovelock 2019). 
Ebben a kétirányú együttműködésben a digitális iker nemcsak adatokat 
gyűjt és szimulációkat futtat, hanem javaslatokat is tesz, majd közvet-
lenül beavatkozik a fizikai rendszerbe. Ez homogenizálhatja a helyspe-
cifikus társadalmi és ökológiai viszonyokat (Latour 2017), háttérbe 
szoríthatja a helyi tudásformákat és a művészeteket (Haraway 2016), és 
elmélyítheti az átláthatatlanság problémáját: a fekete doboz MI-algo-
ritmusokat sem fejlesztők, sem érintettek nem értik teljesen. Nehézzé 
válik a felelősség meghatározása is – ki viseli a következményeket, ha 
az algoritmus automatikusan beavatkozik? Továbbá egy-egy beavatko-
zás távlatosan váratlan ökológiai megbillenéseket is okozhat, miközben 
a hagyományos politikai és jogi eszközökkel nehéz ellenőrizni az algo-
ritmusok tevékenységét. 
 
Míg a Digital Earth típusú rendszerek ma elsősorban adatplatformok-
ként és elemzőeszközként működnek, addig a Lovelock-féle autonóm 
digitális ikrek koncepciója a modell és a valós rendszer közötti aktív, 
visszajelzéses együttműködést helyezi előtérbe. Ez a kettősség – párat-
lan lehetőségek a valós idejű monitoringra és beavatkozásra, valamint 
jókora etikai, felelősségi és társadalmi kockázatok – adja a Planetary 
Computing rendszerek jelenlegi és jövőbeli kihívásait. 
 

3.5.3. A kihalt fajok visszatelepítése és a biotechnológia 
ökológiai terei 
 
A XXI. századi biotechnológia egyik legizgalmasabb, ugyanakkor legvi-
tatottabb területe a kihalt fajok visszatelepítésére irányuló fajvisszahozás 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 81



(de-extinction) mozgalom. A kezdeményezés célja az az új természetvé-
delmi paradigma is, mely a biodiverzitás helyreállítását már nemcsak 
ökológiai, hanem genetikai és információtechnológiai alapon kívánja 
megvalósítani (Shapiro 2015). 
A mozgalom egyik vezető alakja George Church, a Harvard genetikus-
professzora, aki a Revive & Restore program keretében egy mamut-
szerű organizmus létrehozásán dolgozik, ázsiai elefántok genetikai 
módosítása révén. Az elképzelés szerint az ázsiai elefánt genomjába 
olyan mamutgéneket illesztenek be, melyek hidegtűrést és tundrai 
környezethez való alkalmazkodást biztosítanak – cél egy mamut- 
elefánt hibrid létrehozása, mely képes lehet újra benépesíteni a sark-
vidéki ökoszisztémát (Church 2020). E folyamatot látványosan mu-
tatja be a Genesis 2.0 című díjnyertes, 2018-as dokumentumfilm is, 
mely nemcsak a tudományos kísérleteket, az őslényvadászatból  
élő jakutföldi közösségek etikai dilemmáit is bemutatja – vagyis azo-
kat a rendkívül megterhelő és sokszor életveszélyes helyi gyakorlato-
kat, amikor a permafrosztba fagyott mamutcsontokat és -agyarakat 
ásnak ki a fagyott talajból, gyakran hetekig vagy hónapokig tartó 
munkával, hogy azokat a nemzetközi fekete- és műkincspiacon relik-
viaként értékesítsék. 
 
A megőrző genomika (conservation genomics) fogalma ebben a kontex-
tusban új értelmet kap: a biológiai sokféleség megőrzésének egyik esz-
köze a genetikai információ archiválása és célzott visszaépítése. Ezzel 
együtt felmerül a szintetikus újjáélesztés (synthetic resurrection) kérdése, 
mely szerint egy faj nemcsak megőrizhető, de részben rekonstruálható 
is lehet genetikai kódja alapján (Redford et al. 2013). 
 
E fejlesztések azonban súlyos bioetikai dilemmákat vetnek fel. Mit  
jelent természetesnek lenni egy olyan világban, ahol az evolúciót  
génszerkesztéssel visszafelé is formálni lehet? Vajon egy laboratóri-
umban létrehozott mamut valóban visszatért fajnak számít, vagy  
csupán egy új organizmus, mely csupán látszólag hordozza a múlt 
örökségét? Ezek a kihalási etika (extinction ethics) kérdései:ki dönt- 
het arról, mely fajok térjenek vissza, milyen céllal, és milyen ökoló- 
giai kontextusban? 
 
A Revive & Restore projekt támogatói szerint a visszatelepítés nem 
csupán emlékmű a kihalt fajok számára, hanem ökológiai funkció is: 
a mamutok például hozzájárulhatnak a tundra permafrosztvédelmé-
hez, így klímavédelmi szerepük is lehet (Zimov 2014). Ugyanakkor  
kritikusok figyelmeztetnek: a természet nem egyszerűen rekonstru-
álható, és a múlt mesterséges újraírása jelentős morális felelősség-
gel jár (Sandler 2014). 

82 Az élet mint médium



A biodiverzitás így nem csupán ökológiai, hanem információs és filo-
zófiai kérdéssé válik. Egy élőlény már nem pusztán születik vagy kihal – 
hanem kódolható, archiválható és potenciálisan újraalkotható. 
 

3.6. Az élő mint politikai és jogi aktor 
 
Az élő rendszerek nemcsak biológiai vagy ökológiai egységként jelen-
nek meg a kortárs gondolkodásban, hanem egyre inkább politikai  
és jogi szereplőként is értelmeződnek. A természethez való viszony 
újragondolása nem korlátozódik etikai diskurzusokra: az ökológiai  
krízis és a földi folyamatok rendszerszintű felismerése arra ösztönzi  
a társadalmakat, hogy a természetet jogi, intézményi és kormányzási 
struktúrákban is újrapozicionálják. E szemléletváltás részeként olyan 
fogalmak kerülnek előtérbe, mint a természet jogalanyisága, a boly-
gószintű felelősség vagy a földi intelligencia. Ezek a gondolatok nem-
csak az emberi szubjektum helyzetét kérdőjelezik meg, hanem azt is, 
hogy kik – vagy mik – tekinthetők politikai közösség és döntéshozatal 
résztvevőinek a XXI. században. 
 
 
3.6.1. A természet mint jogalany és az új politikai  
ökoszféra 

A természet jogalanyisága – azaz hogy olyan hagyományosan passzív, 
emberi kizsákmányolás tárgyaként kezelt entitások, mint a folyók, 
az erdők és a hegyek is jogi státuszú entitásként léphessenek fel – ma 
már nem csupán utópisztikus gondolat, hanem számos országban jogi 
realitássá vált. Ez az újfajta ökológiai és jogfilozófiai gondolkodás  
gyökeresen eltér a modernitás emberközpontú paradigmájától, mely 
szerint kizárólag az ember bír erkölcsi és jogi státusszal. 
 
A természeti szerződés című 1990-es művében Michel Serres már radiká-
lisan felvetette, hogy az emberiség társadalmi szerződéséből eddig hi-
ányzott a természet. Serres szerint a természetet nemcsak védelemre 
szoruló tárgyként, hanem aktív, jogokkal felruházott szereplőként kell 
elismerni. Ez az ökojogi elmélet arra törekszik, hogy a természet ne csu-
pán morális, hanem jogi tekintetben is részt vegyen az emberi döntések 
alakításában – például azáltal, hogy képviseletet kap a bíróságokon 
vagy a törvényhozásban. 
 
A gyakorlatban is megjelentek e paradigma áttörései. Új-Zélandon a 
maori közösség hosszú politikai és spirituális küzdelme után 2017-ben 
a Whanganui folyó hivatalosan is jogi személlyé vált – hasonló státusz-

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 83



ban, mint egy vállalat vagy természetes személy. A folyót képviselő két 
gyám közül az egyik a maori közösség tagja, a másik a kormány képvi-
selője. Hasonló precedensek születtek Kolumbiában (az Atrato folyó 
esetében), Ecuadorban (a természet alkotmányos jogalanyiságának rög-
zítésével), valamint Indiában, ahol a Gangesz és Dzsamúna folyók szá-
mára próbáltak jogi személyiséget biztosítani, bár ezeket a döntéseket 
később a bíróság visszavonta. 
Bruno Latour politikai ökológiája is ezen új jogi és filozófiai horizont 
irányába mutat. A Facing Gaia című 2017-es művében Latour az öko-
lógiai krízisre adott válaszként egy új parlamentet javasol, mely- 
ben nemcsak emberek, hanem nem emberi létezők is képvisele- 
tet kapnak. Ez az elképzelés a hagyományos demokratikus rendszert 
kívánja kiterjeszteni a bioszféra egészére, újradefiniálva a politikai 
közösség határait. 
 
Ezek az új politikai-ökológiai elképzelések alapvető vitákat válta- 
nak ki a jogelméletben is: ki beszélhet a természet nevében? A prob-
léma abban áll, hogy bár a természet nem bír emberi nyelvvel vagy 
tudattal, jogi képviselete mégis lehetséges lehetne – hasonlóan  
a gyerekekhez vagy cselekvőképtelen személyekhez. A kérdés te- 
hát nemcsak jogi, hanem ontológiai és etikai természetű is: képesek  
vagyunk-e újraértelmezni a jog alanyait úgy, hogy azok túlmutassa-
nak az emberi faj határain? 
A természet jogalanyiságának elismerése nem pusztán szimbolikus 
aktus, hanem gyakorlati következményekkel is jár. Ha egy erdő, folyó 
vagy más ökoszisztéma jogalannyá válik, akkor perelhetővé válik pél-
dául szennyezés vagy pusztítás esetén, és jogi védelmet élvezhet anél-
kül, hogy emberi hasznossága lenne az alap. Ez az elmozdulás a modern 
jog egyik legmélyrehatóbb átalakulását vetíti előre, mely egy új politikai 
ökoszféra alapjait teremtheti meg. 
 
 
3.6.2. Planetáris kormányzás és földi intelligencia 

A XXI. század ökológiai kihívásai már nem kezelhetők kizárólag nem-
zeti vagy regionális szinten. Az antropocén fogalma – mely szerint  
az emberiség geológiai léptékű hatással bír a föld rendszereire – arra 
készteti a tudományos, politikai és filozófiai közösségeket, hogy újra-
gondolják a planetáris felelősség és kormányzás fogalmait (Crutzen 
2002; Chakrabarty 2009). E gondolatkörből nőtt ki a bolygószintű  
felelősségvállalás (planetary stewardship) irányzata, mely az emberi-
séget kollektív felelősként azonosítja a föld rendszerszintű stabilitá-
sáért – különösen a klíma, a biodiverzitás és az ökológiai határok 
védelmében (Steffen et al. 2011). 

84 Az élet mint médium



Az Egy egészség (One Health) koncepció – mely az emberi, állati  
és környezeti egészséget összekapcsolt rendszerként kezeli – rávi- 
lágít arra, hogy a globális közegészségügy nem választható el a bio-
szféra integritásától. Ugyanígy, a Föld-rendszer kormányzásának  
(Earth System Governance) elméleti kerete (Biermann 2014) arra törek-
szik, hogy új intézményi formákat találjon a bolygószintű problé- 
mák – például a klímaváltozás vagy a járványok – demokratikus  
és igazságos kezelésére. 
A planetáris kormányzás eszméje a politikai mellett filozófiai kérdése-
ket is felvet. Bruno Latour (2017) és Donna Haraway (2016) munkái  
a földi létezés új ontológiáját vázolják fel, amikor is az emberi szubjek-
tum helyét a többszereplős földi intelligencia veszi át: élőlények, tech-
nológiák és környezeti rendszerek közös együttműködésén alapuló 
cselekvésformák. E gondolkodásban a kormányzás túlmutat az emberi 
intézményeken, a Gaia típusú komplexitásszabályozás, melyben a föld 
önszabályozó rendszerként működik (Lovelock 1979). 
 
Ez a bolygószintű nézőpont új jogi és erkölcsi kérdéseket is felvet:ki 
képviseli a földet, ki beszélhet a természet nevében, és hogyan lehet 
a globális ökoszisztémákat demokratikusan és felelősen kezelni?  
A planetáris intelligencia nem egy mesterséges szuperelme, hanem egy 
hibrid együttműködés, mely az emberi tudás, technológia, ökológiai 
érzékenység és politikai cselekvés integrációját követeli meg. 
 

3.7. Poszthumanizmus és ökológiai fordulat 

A poszthumanista gondolkodás keretében az élet fogalma radikálisan 
új értelmezéseket kap, melyek túlmutatnak az emberközpontú és szi-
gorúan biológiai megközelítéseken. Rosi Braidotti szerint a poszt-
humanizmus korszakában az élet poszt-antropocentrikus módon 
válik érthetővé: a globális technotudomány és kapitalizmus hatására 
az emberi szubjektum elveszíti korábbi központi szerepét, és he- 
lyébe egy kiterjesztett, hálózatos szubjektum lép (Braidotti 2013). 
Ez az új szemlélet megköveteli az antropocentrizmus meghaladását,  
és a transzfajok közötti szolidaritás elismerését, mely azon alapul, 
hogy minden élőlény anyagi valósága beágyazott, testileg megélt  
és más fajokkal szimbiózisban létező (Braidotti 2022). Az élet többé 
nem hierarchikusan elválasztott humán és nem humán szférákra 
bomlik, hanem egy közös ökológiai tér részeként jelenik meg, ahol az 
ember is csak egy a sok faj közül. 
 
Donna Haraway ugyancsak az emberközpontú világkép meghala- 
dására ösztönöz, de más hangsúlyokkal. Haraway az utóbbi években  

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 85



a többfajú együttélés és az emberi–nem emberi kapcsolatok új  
narratíváit helyezte előtérbe. Azt javasolja, hogy az antropocén 
helyett a chthulucén kifejezést használjuk korszakunk jelölésére – 
olyan időszakra utalva, melyet az emberek, állatok, növények, mikro-
bák és mesterséges entitások elválaszthatatlan összefonódása jel-
lemez (Haraway 2016). A chthulucén Haraway szerint a többfajú 
történetek és az együtt válás gyakorlataiból szövődik össze, mely- 
ben az emberi és nem emberi létezők egyaránt részt vesznek a közös 
világ alakításában. Ez az elképzelés a kapcsolatok teremtésén (making 
kin) alapul: az emberi faj feladata rokonságot vállalni és felelősség-
teljes együttműködést kialakítani más élőlényekkel a bolygó fenn-
maradása érdekében. Az ilyen többfajú perspektíva alapjaiban kérdő- 
jelezi meg a természet és technológia, az élő és élettelen hagyomá-
nyos szembeállítását. 
 
Timothy Morton ökológiai filozófiája tovább mélyíti az antropocentriz-
mus kritikáját, különös tekintettel a globális ökológiai válság érzékelé-
sére. Morton bevezette a hiperobjektum fogalmát olyan jelenségek 
leírására, mint a klímaváltozás vagy a radioaktív hulladék, melyek tér-
ben és időben óriási mértékben szétoszló entitások, így meghaladják 
az emberi érzékelés és felfogás hagyományos kereteit (Morton 2013). 
Egy hiperobjektum – például a globális felmelegedés – nem lokalizál-
ható egyetlen pontban, mégis állandó kölcsönhatásban áll velünk,  
és lokális hatásai révén folyamatosan érezteti jelenlétét. Morton szerint 
az ilyen jelenségek kihívást intéznek az emberi kivételesség és kontroll 
mítosza ellen: ráébresztenek, hogy léteznek olyan erők és folyamatok, 
melyekhez képest az emberi idő- és térskála parányi. A sötét ökológia 
(dark ecology) koncepciójában Morton amellett érvel, hogy szembe kell 
néznünk az ökológiai krízis nyomasztó és bizonytalan valóságával,  
ahelyett hogy idealizált, zöld narratívákkal próbálnánk megnyugtatni 
magunkat (Morton 2016). 
Az iménti poszthumanista és ökológiai perspektívák együttesen egy 
paradigmaváltást jeleznek az élet fogalmának értelmezésében.  
Az élet többé nem rögzített, kizárólag biológiai kategória, hanem 
folytonosan újraszerveződő hálózat, mely magába foglalja az emberi  
testet, a technológiai rendszereket és a többi fajt egyaránt. Ez a szem-
lélet összhangban áll a korábbi fejezetekben bemutatott technoló-
giai fejleményekkel is. A transzhumanizmus és a szintetikus biológia 
terén láthattuk, hogy az emberi élet technológiai úton történő meg-
haladása vagy módosítása immár nem puszta sci-fi felvetés, hanem 
reális kutatási irány (Thacker 2010; Zayner 2021). A CRISPR és más 
génszerkesztő eljárások, az agy–gép interfészek, a mesterséges  
intelligencia vagy épp a szimulált életformák mind hozzájárul- 
nak ahhoz, hogy elmosódjon a természetes és mesterséges közötti 

86 Az élet mint médium



határ. A poszthumanista diskurzus ezeket a fejleményeket etikai és  
filozófiai kontextusba helyezi: felteszi a kérdést, mi tekinthető élőnek 
egy olyan világban, ahol a DNS-kód éppúgy programozható, mint egy 
szoftver, és ahol az élet digitális formái (például evolúciós algoritmu-
sok vagy tudatszimulációk) is megjelenhetnek. 
 
Vajon létezhet-e élet tisztán digitális vagy mesterséges közegben, bio-
lógiai hordozó nélkül? Szükségszerű-e a szénalapú, organikus test  
az élet feltételeként, vagy a szilícium és a bitek világa is életre kelthet 
önálló entitásokat? Hol húzódik a határ a természetes evolúció és a mes-
terséges tervezés között? 
 
E kérdések nyomán a kortárs elméletben megjelenik a biomédia fo-
galma is. A biomédia arra utal, hogy az élet egyfajta médiumként is 
felfogható: információk hordozója és továbbítója, melyben a biológiai 
és digitális konvergál (Ascott 2003; Hauser 2008). Az élő szervezetek – 
különösen a genetikai kód és az idegrendszeri jelek szintjén – mé- 
diummá válnak, melyek adatokként olvashatók és manipulálhatók. 
Ez a megközelítés összhangban van azzal, amit a 3.5. fejezetben  
láttunk az élő mint adat kapcsán: az emberi test, a tudat és a viselke-
dés kvantifikálhatóvá vált, a természetes rendszerek pedig szimulá-
ciók és modellek formájában digitális reprezentációt kapnak.  
A poszthumanizmus elméleti keretet ad ennek a folyamatos átalaku-
lásnak, és felhívja a figyelmet arra, hogy az élet új definícióit nemcsak 
a laboratóriumokban, hanem a filozófiai és kulturális diskurzusokban 
is meg kell alkotnunk. 
 
Összességében elmondható, hogy az élet fogalmának XXI. századi 
újraértelmezése egy ökológiai és poszthumanista fordulat része. 
Ennek lényege az emberi kivételesség mítoszának lebontása és egy 
hálózati szemlélet kialakítása, melyben az ember, a technológia  
és a többi élőlény kölcsönösen formálják egymást. A természet ebben 
az új keretben már nem passzív háttér vagy erőforrás, hanem aktív 
politikai és jogi aktor – ahogy a 3.6. fejezet tárgyalta, jogi személy-
ként és kollektív döntéshozás részeként jelenhet meg. Ugyanakkor  
a technológia sem pusztán eszköz, hanem az élet újraszerkesztésé-
nek és kiterjesztésének része, egyben az emberi önértelmezés kihí-
vója. A poszthumanizmus és az ökológiai gondolkodás így együtt 
alakítja ki azt a komplex látómezőt, melyben az életet ma értelmez-
zük. Ebben a látómezőben az élet egyszerre biológiai, információs  
és etikai-közösségi konstrukció. A természet pedig – klasszikus fogal-
mát meghaladva – információs rendszerré és közös entitássá válik, 
melyet immár nem kívülállóként szemlélünk, hanem melynek mi 
magunk is részei és alakítói vagyunk. 

Az élet fogalmának történeti konstrukciói 87



3.8. Az anyag, mint viszony – újmaterialista szemlélet és  
kritikai anyagökológia 

A XXI. századi elméleti gondolkodásban egyre hangsúlyosabbá válik  
az a szemléletváltás, mely a reprezentációs megközelítéseket háttérbe 
szorítva az anyagot nem statikus háttérként, hanem érzékeny, relációs 
és eseményszerű működésként értelmezi. Az újmaterializmus nem  
az anyag leképezését vagy jelentéssel való felruházását helyezi 
középpontba, hanem annak ontológiai aktívitását, válaszképességét  
és befolyásolhatóságát. Ez a fordulat túllép azon a klasszikus filozófiai 
hagyományon, mely az anyagot passzív hordozónak vagy nyers alap-
anyagnak tekintette, és olyan gondolkodási keretet javasol, melyben  
az anyag maga is cselekvő, érzékelő és viszonyteremtő szereplőként van 
jelen. Az újmaterializmus tehát nemcsak a természet filozófiai 
újragondolását, hanem a tudás, az érzékelés és a cselekvés új episz-
temológiai alapjait is kijelöli (Coole és Frost 2010). 
 
A materialista fordulat különböző elméleti irányzatokat és szerzői 
álláspontokat kapcsol össze. Karen Barad kvantumontológiája az 
anya-got nem zárt entitásként, hanem folyamatosan alakuló, intra-
akciókban létrejövő viszonylatként írja le, melyben a megfigyelés,  
a tudás és az anyagi események nem választhatók el egymástól (Barad 
2007). A világ Barad értelmezésében nem előre adott objektumok 
összessége, hanem kölcsönös formálódás és időbeli érintkezés.  
Ezt a viszonyalapú ontológiát Jane Bennett vibráló anyag fogalma 
nyitja tovább, mely az élettelen dolgokat is érzékeny, hatóképes 
résztvevőkként értelmezi (Bennett 2010). Az ilyen gondolkodás nem-
csak újfajta természetfogalmat alapoz meg, hanem az ember–nem 
ember viszonyokat is áthangolja. 
 
Az újmaterialista megközelítés különösen termékeny a kortárs 
biodesign és bioesztétika területén, ahol a forma nem előre rögzített 
struktúra, hanem anyag és környezet közös válaszaként jön létre.  
A disszertációban bemutatott példák – a selyemhernyók által szőtt 
terek, a baktériumkultúrákkal készült vizuális munkák vagy a gomba-
alapú szerkezetek – nem csupán technológiai kísérletek, hanem 
ontológiai állítások is: az anyag érzékel, alkalmazkodik, viszonyokat 
hoz létre, és önálló tapasztalati minőségekkel bír. A forma ebben az 
értelmezésben nem lezárt végeredmény, hanem relációs konfiguráció, 
mely a növekedés, bomlás és válaszképesség idejében szerveződik.  
A kritikai anyagökológia ebben a kontextusban nem esztétikai 
stílusirányzat, hanem érzékenység: az anyaggal való együttműkö- 
dés nemcsak tervezési, hanem etikai és episztemológiai viszony is 
(Karana et al. 2020). 

88 Az élet mint médium



A materialista fordulat egyik következménye, hogy a természet  
nem elvont fogalomként vagy leképezendő tárgyként jelenik meg, 
hanem mint élő, sűrű és aktív médium. Ez a médiumfogalom nem-
csak technikai, hanem érzéki és relációs keretként működik: a test,  
a tér, a környezet és az anyag viszonylatai nem választhatók szét.  
Az újmaterializmus így nem zárja ki a poszthumanista és ökoló- 
giai gondolkodás politikai vagy filozófiai szempontjait, hanem azok 
érzéki és tapasztalati alapjait teszi láthatóvá. Az emberi test, a ter-
vezési folyamat és az anyag közötti kapcsolat nem leképezhető 
struktúraként, hanem relációként, változó és átmeneti konfigu-
rációként értelmezhető. 
 
Ebben a keretben az anyag nemcsak hordoz, hanem viszonyokat 
generál. A természet fogalmának kortárs újraírása így nemcsak 
biopolitikai vagy technológiai következményekkel jár, hanem 
érzékeléselméleti és affektív elmozdulásokat is jelent: az élő nemcsak 
látható, hanem átélhető, nemcsak modellezhető, hanem válaszképes 
is. Az újmaterialista szemlélet ezért nem elméleti alternatíva, hanem 
tapasztalati keret: olyan világérzékelés, melyben az anyag maga is 
közvetít, reagál és alakít. 
 
 
IV. A TERMÉSZET UTÁNZÁSA MINT  
MÉDIUMTÖRTÉNET – A BIOMÉDIA KULTURÁLIS  
ELŐZMÉNYEI 

A természet és az élő rendszerek képi, tárgyi és technikai leképezése 
nem csupán esztétikai, hanem episztemológiai, spirituális és politikai 
gyakorlat is. A mimézis – az utánzás, modellezés, leképezés és újra-
szervezés komplex alakzata – a kultúrtörténet egyik legrégibb és leg-
dinamikusabb elve, melyen keresztül az ember érzékeli, értelmezi  
és újraalkotja az őt körülvevő világot. E fejezet célja, hogy bemutassa: 
a biomédia kortárs jelenségeinek – az élő rendszerek médiumként 
való felfogása, a test és technológia összeolvadása, a biológiai formák 
digitális és materiális újraszervezése – hosszú esztétikai és elméleti 
előtörténetük van. 
 
A fejezet művészettörténeti és designelméleti példákon keresztül  
vizsgálja, hogyan jelent meg az élő, a természetes és az organikus kü-
lönböző történeti korszakokban – mint modell, mint spirituális közve-
títő, mint tudományos objektum vagy mint nemzeti és ideológiai 
konstrukció. Az őskori animamimikritől a középkori theomimikrin,  
 klasszikus antropomimikrin és az újkori episztemomimikrin át egészen 
a modernista biomorfizmusig és funkcionális biomimetikáig kirajzolódik 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 89



egy olyan vizuális és gondolati hagyomány, mely nem csupán képet 
alkot a természetről, hanem formálja is annak kulturális értelmét. 
 
A biomédia nem a semmiből született. Az, hogy az élő test képes médi-
umként működni, hogy a természet leképezése tudás-, hatalom- és érzé-
kelésformáló gyakorlattá válik, a mimézis különböző történeti típusain 
keresztül válik értelmezhetővé. A fejezet tehát nemcsak előtörténet, 
hanem kritikai horizont is: azt mutatja meg, milyen kulturális és episzte-
mológiai örökségek fonódnak bele a kortárs biomédia-gondolkodás anya-
gába – és hogyan változott meg az élő reprezentációja a barlangrajztól  
a mikroszkopikus illusztráción át a szürrealista biomorf szobrászatig. 
 

4.1. Bevezetés a mimetikus stratégiák és  
természetfelfogások történetébe a művészet és  
design területén 
 
Az élő rendszerek művészeti és tervezői megjelenítése esztétikai for-
maadáson túl kulturális világmagyarázat is. Az emberi kultúra hajna-
lától kezdve a művészeti és tervezői gyakorlatok szoros kapcsolatban 
állnak az élet megértésének és formálásának kérdéseivel – legyen szó 
annak alakíthatóságáról, rendjéről, törékenységéről vagy misztériumá-
ról. A természetet utánzó vagy azzal versengő technikai és esztétikai 
gyakorlatok már az antikvitás óta a techné és a physis, az emberi alkotás 
és a természeti rend feszültségében mozognak. A mimézis e kettő közti 
dinamikus közvetítőként működik: egyszerre jelent tanulmányozást, 
utánzást és teremtést. A művészet és a design történetében a természet 
utánzása nem egyetlen stílushoz vagy korszakhoz köthető jelenség, 
hanem újra és újra megjelenő alkotói stratégia – gyakran épp a termé-
szet fogalmának újradefiniálásán keresztül. Az élő és az élettelen, a ter-
mészetes és a mesterséges, az emberi és a nem emberi, a kultúra és a 
természet közötti határvonalak újraértelmezése a művészet és a design 
egyik alapvető feladata volt – és maradt – az idők során. 
 
A természethez való viszonyulás a művészeti és tervezői gyakorlatokban 
sosem volt pusztán vizuális kérdés: inkább egyfajta érzékelési és kultu-
rális konstrukció. W. J. T. Mitchell szerint „a természet nem médiumtól 
független látvány, hanem vizuális diskurzus tárgya, mely mindig képi 
konstrukcióként jelenik meg” (Mitchell 2002). Barbara Maria Stafford 
szintén hangsúlyozza, hogy a természet soha nem jelenik meg önma-
gában – mindig technikai és esztétikai reprezentációkon, képeken, mo-
delleken vagy diagramokon keresztül válik hozzáférhetővé. Ahogy 
Stafford tételezi: „a természet képei nem csupán tükröznek, hanem for-
málnak is” (Stafford 1994). Érvelése szerint a természetről alkotott képek 

90 Az élet mint médium



nem semleges tükrözései a valóságnak, hanem aktív alakítói annak, aho-
gyan a természetet érzékeljük, értelmezzük és rendszerezzük. A kép itt 
nem az igazság másolata, hanem érzékelésformáló médium, mely sze-
lektál, kiemel, stilizál vagy éppen dramatizál bizonyos elemeket. Amikor 
tehát egy növény, egy test, egy táj képe megjelenik, az nemcsak meg-
mutat valamit, hanem közben létre is hozza azt a természetfogalmat, 
melyben gondolkodunk. A természetkultúra fogalma éppen ezt a közve-
títettséget emeli ki: azt, hogy a természetet nem objektív valóságként, 
hanem társadalmilag és technikailag konstruált médiumként érzékeljük. 
 
Ez a fejezet a művészettörténeti és designelméleti folyamatokon ke-
resztül vizsgálja, hogyan alakult a természet, az élő és az organikus 
rendszerek kulturális szerepe, miként változott az ember pozíciója ezek-
hez a dinamikus rendszerekhez képest. Az egyes korszakok vizuális és 
anyagi kultúrája nem választható el azoktól a tudományos és filozófiai 
változásoktól, melyek a természet megismerését, reprezentációját és 
alakítását új alapokra helyezték – összekapcsolva az érzékelés, az anya-
giság és az élő létformák esztétikai, technikai és ontológiai kérdéseit. 
 

4.2. Az utánzás alakzatai: mimézis és  
természetreprezentáció a művészet történetében 

A természethez való viszony történetileg változó és kulturálisan meg-
határozott mintázatai a művészetben mindig is az utánzás, azaz a mi-
mézis valamely formájában öltenek testet. Az utánzás itt nem csupán 
stilizált képi másolatot jelent, hanem azt a mélyebb kísérletet, hogy  
a művészet – eszközein keresztül – hozzáférést találjon az élőhöz: annak 
rendjéhez, logikájához, vagy épp szellemi és isteni jelentéséhez. 
A mimézis klasszikus esztétikai fogalma mára összetett, sokrétegű ti-
pológiává alakult, melyben a természethez való viszony különböző 
szimbolikus, tudományos, technikai vagy éppen ökológiai jelentéstar-
talmakat hordoz. Henry Dicks elméleti rendszerében a természet után-
zásának négy fő típusa különül el – a theomimikri, az antropomimikri, 
a biomimikri és a pantomimikri –, melyek nem kizárólagosan követik 
egymást, hanem gyakran átfedik, újraértelmezik és kiegészítik az előző 
korszakokat (Dicks 2023). Janine Benyus biomimikri-felfogásával össz-
hangban e tipológia nemcsak stilisztikai kérdésként, hanem filozófiai 
és etikai stratégiaként is értelmezhető: a természet mint modell, mint 
mérték és mint mentor nemcsak inspiráció, hanem kritikai reflexió is a 
művészeti és tervezői gondolkodás számára (Benyus 1997). Dicks rend-
szerében a theomimikri az isteni vagy transzcendens rend utánzását  
jelenti, mint a vallási szimbolika vagy szakrális természetábrázolás,  
az antropomimikri az emberi test és elme struktúráit tükrözi vissza  

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 91



a természet értelmezésében, a biomimikri a természeti rendszerek  
tudományos megfigyelésére és technikai hasznosítására épül, míg  
a pantomimikri a természet komplex, sokszor nem emberközpontú 
vagy nem reprezentálható aspektusait kívánja visszaadni, gyakran öko-
lógiai, rendszerszintű vagy spekulatív eszközökkel. 
 
Az alábbi alfejezet ezeket a mimetikus viszonyokat követi végig a mű-
vészettörténet hosszú ívén, őskori szimbolikus ábrázolásoktól kezdve 
egészen a kortárs bioart és spekulatív biodesign gyakorlatokig. Célja, 
hogy feltárja, miként jelent meg a természet mint referencia, modell, 
médium vagy kihívás az ember művészeti és tervezői gyakorlatában,  
és hogyan tükröződnek ezekben a stratégiákban az adott korszak  
élethez való viszonyulásai, világértelmezései és technológiai képzetei. 
 

4.3. Animamimikri: az élő világ szellemi és vizuális 
megidézése 

A korai vizuális kultúrák – őskori barlangrajzok, szertartási tárgyak, ido-
lok vagy totemikus ábrázolások – nem csupán a túléléshez kapcsolódó 
funkcionális célokat szolgálták, hanem az élő világ szellemi jelentésré-
tegeit is megragadták. Ezek az ábrázolások nem másolni akarták az ál-
latokat vagy növényeket, hanem rituális médiumként működtek: 
közvetítők voltak ember és természet, ember és állat, ember és szellem-
világ között (Clottes 2016; Lewis-Williams 2002). 
 
Ez a világkép mélyen animisztikus: az élőlények – emberek, állatok, nö-
vények – közös, szellemileg átitatott létformák részei, melyek között 
nincs ontológiai hierarchia, csak különböző formákban megnyilvánuló 
erők (Ingold 2000; Harvey 2006). A művészet ebben az összefüggésben 
nem reprezentáció, hanem közvetítő gyakorlat: egyfajta transzmediális 
tapasztalat, melyben az ember nemcsak ábrázolja, hanem megszólítja 
és részévé válik a természetes és spirituális rendnek. 
 
Ez a megközelítés nem illeszkedik teljes egészében Dicks mimetikus ti-
pológiájába, mely a természet utánzását négy fő kategóriába sorolja – 
theomimikri, antropomimikri, biomimikri és pantomimikri –, ám ezek 
elsősorban történeti és technikai diszkurzusokra épülnek. Az őskor, va-
lamint a természeti népek vizuális kultúrája e rendszeren kívül esik, 
mivel az utánzás nem stiláris vagy technikai kérdés, hanem spirituális 
és performatív viszonyulás.  
 
Erre a protomimikri korszakra javasolt egy kiegészítő kategória beveze-
tése: az animamimikri, mely azt a szakrális mimetikus logikát írja le, 

92 Az élet mint médium



ahol a természet utánzása nem a megfigyelésen vagy az esztétikai mo-
delláláson alapul, hanem a természet szellemi rendjének megidézésén. 
Itt a kép médiumként viselkedik, mely nem passzív hordozó, hanem aktív 
közvetítő, részese egy dinamikus élővilág-hálózatnak (Abram 1996). 
 
Olyan példák, mint a kb. Kr. e. 10 000-re datált Göbekli Tepe dombor-
művei és állatábrázolásai – kígyók, ragadozók, madarak –, nemcsak val-
lási ikonográfiát jelenítenek meg, hanem egy komplex világmodellt is 
közvetítenek, melyben az állatok szellemi, cselekvő erőként jelennek 
meg. Ez a világ nem antropocentrikus, hanem ökospirituális: az ember 
és az állat egyaránt ugyanannak a kozmikus rendnek a résztvevője, egy 
közös, szakrális ökológia szereplőjeként (Schmidt 2010). 

Hasonló logika érvényesül például a lascaux-i barlang bika ábrázolása 
vagy a különféle sámánisztikus totem formában is. Ezek az animamimikri 
logikáját követik: nem pusztán reprezentálnak vagy utánzó gesztust haj-
tanak végre, hanem mediális szerepük van – olyan képi aktusok, melyek 
képesek kapcsolatot teremteni az élő szférájával. Ebben az értelemben 
nem különül el egymástól a kép és a biológiai világ: a vizuális forma  
is a hatás és részvétel eszközévé válik egy élő, relációs hálózatban. 
 

4.4. Ókor: természet és rend vizuális és technikai formálása 
 
Az ókori civilizációk művészeti és tervezői gyakorlatai új szakaszt nyit-
nak a természethez való viszony kulturális kifejezéseiben. Míg az őskor-
ban az élő világ még elsősorban szakrális és szellemi entitásként jelent 
meg, az ókorban a természet imitációja fokozatosan egy kozmikus  

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 93

Vaddisznófigura,  
Göbekli Tepe.  
Fotó: Vincent Musi,  
Nat Geo Image  
Collection



és társadalmi rend leképezésévé válik – legyen szó a természeti formák 
stilizált vizualitásáról, vagy az organikus rendszerekből inspirálódó 
technikai megoldásokról. 
 
 
4.4.1. A természet mint kozmikus szimbólum  
és szervezőelv  az ókori Közel-Keleten 

A mezopotámiai, egyiptomi és perzsa művészetekben a természet nem 
illuzionisztikus módon jelenik meg, hanem stilizált szimbólumrend-
szerek formájában: papirusz, lótusz, csillagképek, állatalakok – mind 
kozmikus jelentéssel bíró elemek (Assmann 2001, 52–56). Ezek az áb-
rázolások nem a természet másolatai, hanem rituális funkcióval bíró 
reprezentációk, melyek a világrend és az isteni jelenlét megidézésére 
szolgálnak. Henry Dicks elméleti keretében ez a mimézis a theomimikri 
kategóriájába sorolható, ahol az utánzás célja nem a valóság leképe-
zése, hanem a transzcendens rend vizualizálása. 

Fontos azonban kiemelni, hogy ezek a kultúrák nem csupán képi vagy 
szimbolikus módon jelenítették meg a természetet, hanem szervezeti 
és technikai struktúráikban is annak működésére rezonáltak. Mint arra 
Nosonovsky rámutat, a korai államok – például Egyiptom – társadalmi 
és technikai rendszerei ökoszisztéma-szerűen működtek: a vízgazdál-
kodási hálózatok, várostervezési elvek és építészeti megoldások a ter-
mészet ciklikusságát és rendszerszerűségét tükrözték (Nosonovsky 

94 Az élet mint médium

Mezopotámiai  
Lamasszu,  

szárnyas, emberfejű, 
bika-testű védelmező 

szellemek. 
 Irak, c. Kr. e. 721–705,  

Louvre, Párizs,  
Franciaország



2018). E szemlélet korai példája egy rendszerszintű, funkcionális bio-
mimetikának, mely még nem a modern technológiai leképezés, hanem 
a kozmikus renddel való együttélés logikáját követi. 
 
Hasonlóképp, az ornamentika – stilizált állatmotívumok, növényi for-
mák – nem egyszerű díszítés, hanem a természet mélyebb rendjének 
absztrakt vizuális megjelenítése. A ciklikusság, növekedés és transz-
formáció elvei ezekben a formákban már nem a természet közvetlen 
leképezéseként, hanem rituálisan strukturált geometriai nyelvként je-
lennek meg. Ez a mimetikus formafelfogás előrevetíti a későbbi keleti 
pantomimikri-irányokat, de itt még a kozmikus és vallási jelentésré-
tegek dominálnak. 
 
 
4.4.2. Antropomimikri és kozmikus rend: a klasszikus 
görög–római mimézis modelljei 

A görög–római kultúrákban a természet utánzása új mimetikus hori-
zontot nyit meg: megjelenik az anatómiai pontosság, a geometrikus 
arányosság, valamint az illuzionisztikus térábrázolás esztétikája. A ter-
mészet imitációja nem pusztán formakövető, hanem egy racionálisan 
értelmezett kozmikus struktúra megértésére és újrateremtésére irányul. 
 
A klasszikus görög szobrászatban – például Polükleitosz Doryphorosában 
vagy Praxitélész Hermész-szobraiban – az emberi test válik a természet 
reprezentációjának elsődleges médiumává, nem csupán biológiai, 
hanem metafizikai jelentéssel bíró entitásként (Pollitt 1972). Az ideali-
zált testek nemcsak esztétikai formák, hanem kozmikus arányrendsze-
rek is, melyek az antropomimikri mintázatát követik: az ember testi és 
mentális struktúrái szolgálnak a természet és a világmindenség értel-
mezésének alapjául. 
 
A püthagoreus és platóni arányelvek – mint az aranymetszés vagy  
a zenei harmonikus osztások – nem csupán filozófiai konstrukciók, 
hanem olyan strukturális megközelítések, melyek a természetben meg-
figyelt geometrikus rendet átültették az építészet, szobrászat és zene 
szerkesztési elveibe (Barker 2007). 
 
Az Arisztotelész-féle mimézisfelfogás különösen világosan tükrözi ezt 
a szemléletet. A Poétikában Arisztotelész nem pusztán utánzásként, 
hanem a valóság eszmei rendjének esztétikai feltárásaként írja le  
a művészet szerepét. A művész nem másol, hanem újrarendez: kiszűri 
a lényegest, és az ideális rendet tárja fel – így a mimézis egyfajta  
értelmező, metafizikai hozzáférés a létezéshez (Arisztotelész 1984). 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 95



Ebben az értelemben a természet utánzása nem formai, hanem intel-
lektuális aktus is, mely a valóság mögötti struktúra – az eidosz – meg-
mutatására törekszik. 
Az építészet területén ugyanez a szemlélet tükröződik Vitruvius De 
Architectura című munkájában, mely szerint az építészet alapelvei –  
szimmetria, arányosság és stabilitás – az emberi test szerkezetéből 
származtathatók. A híres Vitruvius-féle ember, aki Leonardo da Vinci 
ikonikus rajzán is megjelenik, nemcsak esztétikai eszmény, hanem 
funkcionális analógia: az épületek statikája, az oszloprendek súly- 
elosztása, valamint a kupolák és boltívek teherbírása mind a test bio-
mechanikáját követi. Ez a klasszikus antropomimikri példája, ahol  
az ember mint természet alkotta szerkezet szolgál technikai és filozó-
fiai modellként (Vitruvius 2003). 
 
A természet utánzása itt tehát nem pusztán vizuális reprezentáció, 
hanem filozófiai és technikai modellálás is: a mimézis a valóság struk-
túráinak feltérképezése és újraformálása, mely egyszerre szolgálja  
az esztétikai, erkölcsi és mérnöki célokat. Ebben rejlik a klasszikus 
görög–római mimetikus szemlélet összetettsége és időtálló hatása. 
 
 
4.4.3. Hibrid mimetikus rendszer az ókori Kínában 

Az ókori Kínában egy sajátos mimetikus rendszer bontakozik ki, mely nem 
az észlelés formai leképezésére, hanem a természet működésének belső 
ritmusára és etikai törvényszerűségeire koncentrál. A taoizmus és konfu-
cianizmus filozófiájában a természet nem utánzandó objektum, hanem 
követendő viselkedésmód: a tao mint elv a világ önszerveződésének  
és változásának alapja, melyhez a művészetnek nem illusztratív módon, 
hanem rezonancián keresztül kell kapcsolódnia (Ames és Hall 2003).  
E gondolkodás szerves része a qi (csi; 气) fogalma, mely az élő világban 
áramló életenergia: nem anyagi vagy formális, hanem dinamikus és relá-
ciós erő, mely a természet és az ember közötti kapcsolatok finomhango-
lását teszi lehetővé. A művészi gyakorlat feladata nem a külső formák 
másolása, hanem a qi áramlásának érzékelése és közvetítése – egy intuitív, 
tapasztalati módon történő ráhangolódás a világ belső logikájára. 
 
Ez a megközelítés szoros rokonságban áll Freya Mathews mély biomi-
mikri-felfogásával, mely szerint a természethez való valódi közeledés 
nem technológiai leképezést, hanem ontológiai és pszichokulturális  
áthangolódást igényel. Az embernek nem megfigyelőként, hanem  
a természet résztvevőjeként kell működnie. A cél nem pusztán a termé-
szet formáinak utánzása, hanem az élő világ ritmusainak és működé-
sének belső átélésén alapuló együttműködés (Mathews 2011). 

96 Az élet mint médium



A kínai tájképfestészet ezért nem a látvány, hanem az élmény és a koz-
mikus viszonyok ábrázolására törekszik. Itt a mimézis nem reprezentá-
ciós, hanem meditatív és rendszerszintű: a pantomimikri irányába 
mozdul el, ahol a természet komplexitása nem leképeződik, hanem 
megtestesül (Cahill 1993).  

A kínai technikai kultúrában gyökerezik egy olyan bioinspirált meg-
közelítés, ahol a természet nem pusztán formai utánzás tárgya, 
hanem funkcionális mintázatok tárháza. Lu Ban, a Kr. e. V. században 
élt legendás mesterember, a kínai építészet és mérnöki tudás mitikus 
alapfigurája, aki számos kézműves innováció szimbolikus ősatyja, szá-
mos olyan eszköz feltalálását tulajdonítják neki, melyek természeti 
megfigyelésekre épültek (Needham 1965). Egy történet szerint Lu Ban 
felesége figyelte meg, hogy eső idején a gyerekek lótuszleveleket tar-
tanak a fejük fölé. A levelekről a víz lepergett, és azok rugalmas szer-
kezete természetes védelmet nyújtott. Ez inspirálta az első, selyemből 
készült hordozható esernyő megalkotását, mely a növényi struktúrák 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 97

Lu Ban,  
az asztalosok istene,  
XX. század. Kína, 
 fametszet papíron. 
University of Michigan 
Museum of Art, 
 Anna Arbor,  
Egyesült Államok



vízlepergető és flexibilis tulajdonságait követte. Egy másik elbeszélés 
szerint Lu Ban megvágta a kezét egy fogazott szélű fűlevéllel – ez a ta-
pasztalat vezette arra, hogy olyan fűrészt tervezzen, melynek e növé-
nyi mintázat alapján hatékony vágóéle van. Ezek a találmányok –  
az esernyő és a fűrész – nem mitikus díszítőelemekből, hanem köz-
vetlen empirikus megfigyelésekből születtek. 
 
Ez a bioinspirált szemlélet jól illeszkedik a taoista és konfuciánus gondol-
kodáshoz, ahol a természet nem másolandó tárgy, hanem megfigyelés 
és tanulás forrása. A technikai újítás ebben a felfogásban nem utánzás, 
hanem tapasztalati megértésből fakadó együttműködés: a természet 
szerkezete itt nem csupán forma, hanem működési modell is. Ez a termé-
szet mint modell és mérték értelmezése közeli kapcsolatban áll Janine 
Benyus biomimikri-felfogásával, melyben a természet nemcsak inspirá-
ciós forrás, hanem kritikai és etikai tanítómester is (Benyus 1997). 
 
Az ókori kínai gondolkodás és gyakorlat tehát leginkább egy hibrid  
mimetikus rendszerként írható le, melyben a pantomimikri dominál, 
de szervesen kiegészül theomimetikus elemekkel, mint a tao kozmikus 
rendként való felfogása, továbbá filozófiai mély-biomimetikus dimen-
ziókkal, melyek a természethez való etikai és ontológiai viszonyulásban 
nyilvánulnak meg, valamint mérnöki és bioinspirált, protobionikus 
megközelítésekkel is, melyek a természet szerkezeti és funkcionális  
működéséből kiinduló technikai leképezésre törekednek. 
 
Mindezek alapján az ókor mimetikus stratégiái kulturálisan és filozó-
fiailag eltérő utakat járnak be, mégis közös jellemzőjük, hogy a termé-
szet reprezentációja túlmutat az esztétikán: a rend, az energia, az arány, 
a szellemi struktúra és a technikai leképezés egymással összefonódó  
viszonyait jelenítik meg – a theomimikri, antropomimikri, biomimikri 
és pantomimikri változatos kombinációiban. 
 

4.5. Középkor: a természet mint isteni rend és allegória 
 
A középkor művészeti és design gyakorlatában a természet nem önma-
gáért, hanem az isteni rend tükreként jelenik meg. A világ a Teremtő 
által alkotott, hierarchikus rendszerként értelmeződik, ahol minden 
földi létező – az állatok, növények, égitestek – szimbólumaként vagy je-
leként működik egy magasabb, transzcendens rendnek.  
Ez a szemlélet a theomimikri kategóriájába tartozik (Dicks 2023), mely 
szerint a természet utánzása nem a világ formai hűségének reproduk-
ciójára, hanem annak szakrális struktúrája megidézésére és közvetí-
tésére irányul. 

98 Az élet mint médium



A középkori keresztény világkép szerint a természet Isten második 
könyve – olyan szimbólumrendszer, mely olvasható, értelmezhető,  
és szellemi igazságokat közvetít. Ebben a felfogásban a természethez 
való viszony nem csupán episztemológiai, hanem transzcendens jelen-
tőségű is. A theomimikri tehát itt azt jelenti, hogy a természet utánzása 
az isteni rendhez való kapcsolódás egy módja – a természet formáinak 
és működésének tanulmányozása révén az ember a teremtett világ me-
tafizikai szerkezetéhez hangolódik. Az ember nem a természet uraként, 
hanem alárendelt részeseként jelenik meg a teremtett világban. A ter-
mészet egésze egyfajta isteni könyvként, liber naturaeként olvasható, 
mely az üdvösség és a hit igazságait közvetíti. A középkori bestiáriumok, 
kódexillusztrációk és székesegyházak díszítőmotívumai nem az élővilág 
pontos reprezentációját célozzák, hanem az allegorikus értelmezés esz-
közeiként szolgálnak. A szarvas az áhítatot, az oroszlán Krisztust, a pe-
likán az önfeláldozást jelképezi – a természet ábrázolása itt képírásként, 
nem pedig természeti leképezésként működik (Clark 2006). 

A középkori mimézis nem a természet imitációjára törekszik, hanem 
annak szakrális struktúráját állítja középpontba: a természet formáit 
olvasható, metafizikai jelrendszerként alkalmazza. A román és gótikus 
katedrálisok ornamentikájában a természet nem puszta díszítés:  
a növényi és állati motívumok – akantusz, szőlőinda, galamb vagy hal –

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 99

Virágok  
Részlet Hugo van der 
Goes Portinari-oltárá-
nak középső táblájáról, 
kb. 1476-ból; az Uffizi 
Képtárban, Firenzében. 
A szétszórt ibolyák 
Krisztus alázatát  
jelképezik; a harang-
lábvirágok a Szentlélek 
hét ajándékát jelenítik 
meg, mellyel Krisztus 
születésekor meg lett 
áldva. Az albarellóban 
(kerámiakorsó) elhelye-
zett virágok királyi  
színekben pompáznak, 
utalva arra, hogy 
Krisztus Dávid  
izraeli király  
királyi vérvonalából 
származott.



kozmikus és eszkatológiai jelentésekkel telítettek. Az architektúra 
egészében a rend, a szimmetria és a hierarchia az isteni világ struktú-
ráját tükrözi. A természet tehát nem az anyagi világ másolataként, 
hanem egy teológiai logika vizuális manifesztációjaként jelenik meg – 
a világ nem képe, hanem lényege szerint utánzott valami, ami a klasszi-
kus mimézisfogalmat a szimbolikus gondolkodás irányába fordítja el. 
A késő középkori németalföldi táblaképek és kódexillusztrációk külö-

nösen élesen mutatják a természet szimbolikus használatát. A precíz, 
mikroszkopikus részletesség Jan van Eyck és Rogier van der Weyden 
munkáiban nemcsak naturalisztikus ábrázolás, hanem allegori- 
kus és morális jelentéstartalmak hordozója is: a liliom például Szűz  
Máriát, a kutya a hűséget, az alma pedig a bűnbeesést szimbolizálja.  
A kéziratok alsó zónáiban elhelyezett bas-de-page jelenetek groteszk, 
hibrid vagy allegorikus alakjai nem a világ formáinak másolására, 
hanem azok spirituális vagy morális újraértelmezésére szolgáltak  
(Camille 1992). A természet itt nem leképezett, hanem teológiailag 
értelmezett – a theomimikri egyik legösszetettebb, ikonográfiai szin-
ten működő megnyilvánulása. 
 
A középkori gondolkodásban a természet média is: közvetítő az em-
ber és Isten között. A természet tanulmányozása, a teremtett világ  
rendszerezése – például Hildegard von Bingen látomásaiban vagy  
Albertus Magnus természetfilozófiájában – teológiai cselekedet: olyan 
tudásgyakorlás, mely a világ szakrális rendjének feltárására irányul 
(Newman 1987; Flanagan 1998; Weisheipl 1980). Ez az értelmezés szo-
rosan kapcsolódik a theomimikri mélyebb filozófiai jelentéséhez, 
mely itt metafizikai aktus. 

100 Az élet mint médium

Luttrell-zsoltároskönyv, 
Anglia, kb. 1325–1340. 

British Library,  
Add 42130, fol. 186r



4.5.1. A középkori herbáriumok: gyakorlati  
és spirituális tudás 

A herbáriumok létrejötte új módon egyesítette a természettudomá-
nyos megismerést és a hitalapú allegorikus értelmezést. A Pseudo- 
Apuleius Herbarius (IV–VII. század) stilizált rajzokkal és részletes leírá-
sokkal segítette a kor orvosait és szerzeteseit a gyógynövények  

felismerésében és alkalmazásában. Későbbi példa, a gazdagon illuszt-
rált a Tacuinum Sanitatis egészségkönyv – eredetileg az XI. századi arab 
Taqwīm as-Siḥḥa – XIV–XV. századi itáliai másolataiban minden  

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 101

Mandragóra  
betakarításának  
ábrázolása láncra  
kötött kutyával,  
IX. század. 
Pseudo-Apuleius- 
kézirat, Kassel



növény termesztésének, betakarításának és orvosi felhasználásá- 
nak lépései színes miniatúrákkal váltak jól követhetővé. Hildegard  
von Bingen Physicájában (XII. század) a gyógynövények spirituá- 
lis és gyógyító szerepét emelte ki, megerősítve a természet isteni  
eredetébe vetett hitet. Ezek a művek egyszerre szolgáltak gyakorlati, 
orvosi és allegorikus tudás forrásként, és egyben a középkori mimé-
zis botanikai dimenzióját mutatták be. Ezek a herbáriumok a kora  
újkori enciklopédikus rendszerezés előfutáraiként is értelmezhe- 
tők, hiszen az élővilág gyakorlati és allegorikus ismereteit egyszerre 
gyűjtötték egybe. 
 
A középkor theomimikri-alapú szemlélete egyszerre értelmezte a ter-
mészetet isteni jelek rendszereként és gyógyító rendként: a forma, a jelen-
tés és a funkció minden megnyilvánulása az isteni rend tükröződése – 
legyen szó katedrálisról vagy herbáriumról. 
 

4.6. Újkor: a természet mint kép, gép és gyűjtemény 
 
A természethez fűződő viszony a kora újkortól kezdve nemcsak filozófiai 
és tudományos, hanem technikai, vizuális és politikai fordulatokon 
megy keresztül. A természet nem csupán megfigyelt világ, hanem áb-
rázolható, tipizálható, feltárható és strukturálható rendszerként jelenik 
meg. Ez a szemléletváltás olyan képalkotó és rendszerező gyakorlatokat 
hív életre – az anatómiai boncolástól a taxonómián és a wunderkam-
mereken át a mikroszkopikus illusztrációkig –, melyek nem pusztán rep-
rezentációk, hanem a tudás, a hatalom és az értéktermelés képi 
technológiái. 
 
A reneszánszban a természet utánzása visszanyúl az antik eszmé-
nyekhez, ám új hangsúlyt kap az empirikus megfigyelés és a rend-
szerező szemlélet. A XVII–XVIII. században a természet objekti- 
válása, törvényszerűségeinek feltárása válik központivá: a leképezés 
már nem csupán művészi, hanem mérnöki és tudományos gyakorlat-
ként is értelmezhető. A barokk művészetben tovább él a természet 
szimbolikus és teológiai jelentéstartalma, de a dinamizmus és drá-
maiság révén megjelenik az affektív mimézis: a természet érzelmi 
hatásainak megjelenítése. Ezzel párhuzamosan kialakul a természet 
racionalizálása, osztályozása és standardizálása – ez a kartográfia, 
anatómia, botanikai illusztráció és enciklopédikus ábrázolás korának 
mimetikus szemléletét jelöli. A természetet a korábbi metafizikai 
rend helyett egyre inkább megismerhető, rendszerezhető és model-
lezhető entitásként kezeli – a mimézis tehát egyfelől leképzés, más-
felől megértési és technikai aktus is. 

102 Az élet mint médium



E vizuális fordulat nem függetleníthető az egyre erősödő biopolitikai 
racionalitástól, mely az élő testet – legyen az emberi vagy nem emberi – 
szabályozható, feltérképezhető és adminisztrálható entitásként kezeli. 
A boncolás, az anatómiai atlasz, a katalogizáló rajz vagy az enciklopé-
dikus illusztráció egyszerre eszközei a tudományos megértésnek és a 
test feletti kontroll performatív gyakorlásának. 
 
Ezekkel párhuzamosan körvonalazódik egy korai biokapitalista logika 
is, mely a természeti formák, élő organizmusok és anatómiai képek ke-
reskedelmi, vizuális és episztemológiai értékként való működését teszi 
lehetővé. Margócsy Dániel kutatásai például arra világítanak rá, hogy a 
XVIII–XIX. századi illusztrációk nemcsak tudományos dokumentumok, 
hanem a látványosság, a hitelesség és az eladhatóság metszéspontjai 
is – előképei annak a vizuális és gazdasági kettős kötésnek, melyet a XX–
XXI. századi biokapitalizmus teljesít ki. 
 
 
4.6.1. A természet mint gép és kép – az illusztráció  és 
a boncolás technológiai racionalitása 

A kora újkorban a természethez fűződő viszony gyökeresen átalakul: a 
középkori szimbolikus értelmezések helyét fokozatosan átveszi az em-
pirikus megfigyelésre és rendszerezésre épülő szemlélet. Ez a fordulat 
nem csupán filozófiai és tudománytörténeti változást hoz, hanem vizuá-
lisat is: megszületik a tudományos illusztráció, mely a természet pon- 
tos, tipizáló és elemző ábrázolását tűzi ki célul. A mimézis itt már nem-
csak esztétikai, hanem episztemológiai és technikai gyakorlat is, mely 
a természet feltárásán és újraszervezésén alapul. 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 103

Albrecht Dürer:  
Orrszarvú, 1515.  
Fametszet,  
British Museum



Albrecht Dürer munkái – mint a Mezei nyúl (1502), a Nagy fűcsomó (1503) 
vagy az Orrszarvú (1515) – analitikus részletességgel közelítik meg az ál-
lati és növényi formák leképezését. Ezek a művek előfutárai a tudomá-
nyos illusztrációnak, miközben megőrzik a művészi komplexitást és a 
természet iránti csodálat humanista attitűdjét. 
Leonardo da Vinci rajzai túlmutatnak a puszta dokumentáción: a ter-
mészet megfigyeléséből kiindulva elméleti és mérnöki következtetése-

104 Az élet mint médium

Andreas Vesalius:  
De humani corporis 

fabrica.  
Decima muscularum 

tabula, Bázel, 1543



ket von le, melyek révén a biológiai formák tervezhető struktúraként tá-
rulnak fel. Az 1505 körül keletkezett Madarak röptéről szóló kódex (Codex 
on the Flight of Birds) a madarak repülésének tanulmányozásán keresztül 

próbál repülő szerkezeteket konstruálni. Hasonló megközelítés érvé-
nyesül anatómiai rajzaiban is – különösen a szív működését ábrázoló 
sorozatokban, ahol Leonardo a vér áramlását, a kamrák működését és 
a szelepek mechanikáját elemzi. Itt a természet mimézise már nem iko-
nográfiai vagy dekoratív gyakorlat, hanem technikai, funkcionális és el-
méleti rekonstrukció – a design és a biológiai struktúra metszéspontján. 
 
Ezt az újfajta mimetikus racionalitást erősítik meg a korai anatómiai il-
lusztrációk is. Andreas Vesalius De humani corporis fabrica című 1543-as 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 105

Johann Remmelin:  
Visio Prima a Catoptrum 
Microcosmicum. 
Kézzel színezett példány, 
1698. Old Library,  
Magdalen College,  
University of Oxford, 
Arch.C.II.5.5. 
Fotó: Sawnie Smith



műve az orvostudományban és a képi reprezentáció történetében is for-
dulópontot jelent (Vesalius 1543). A boncolás alapján készült metszetek 
nagy pontossággal mutatják be az emberi test izomzatát, csontvázát és 
szerveit, miközben új vizuális esztétikát hoznak létre. Ambroise Paré 
hadisebész illusztrációi, valamint Johann Remmelin metszetei a Catop-
trum Microcosmicum című művében kihajtható rétegekben jelenítik meg 
az emberi testet, új módozatokat kínálva a test vizuális rendszerezésére 
(Remmelin 1695). A rétegzett ábrázolás lehetővé teszi a test belső szer-
kezetének részletes és dinamikus tanulmányozását, támogatva a test 
bontható és tudományosan megismerhető modellként való értelmezé-
sét, miközben esztétikai értéket is hordoz (Thinking 3D Project 2025). 

Ezek az illusztrációk, Vesalius és Remmelin munkái egyaránt, nem csu-
pán tudományos dokumentumok, hanem vizuális technológiák, melyek 
újfajta racionalitást tükröznek: a test immár rejtélyes szimbólum helyett 
mechanikus struktúraként jelenik meg, mely feltárható, megérthető és 

106 Az élet mint médium

René Descartes:  
De homine.  

Az agy és az idegek  
ábrája. 1662, Leiden 



rendszerezhető. A test ebben az értelemben anatómiai tárgy mellett 
reprezentációs modell is; a mimézis a természet technikai és grafikus 
újraszervezésének aktusává válik. 
 
A boncolás történeti gyakorlata nem csupán az orvosi ismeretek bővü-
lését szolgálja, hanem újfajta látásmódot is teremtett a test és a termé-
szet ábrázolására. A feltárás aktusa a szó szoros értelmében betekintést 
nyújtott a természet belső rendjébe, s ezáltal olyan képi módszerek ala-
kultak ki, melyek rétegződésen, szekcionalitáson és vizuális rendszere-
zésen alapultak. Katharine Park és Jonathan Sawday kutatásai szerint  
a boncolás a testet nemcsak anatómiai, hanem esztétikai és metafizikai 
térként is kezelte: a test feltárása egyben a természet és az ember viszo-
nyának újraértelmezése lett (Park 2006; Sawday 1995). A boncolások 
során készült illusztrációk tehát egyrészt dokumentáltak, másrészt 
szemléletet formáltak – előkészítve azt a modern vizuális racionalitást, 
mely a testet mint mechanikus és értelmezhető rendszert láttatja. 
 
Descartes Traité de l’homme (Az emberről szóló értekezés) című 1647-es 
művében az idegrendszer és az érzékelés működését már mechanikai 
modellek segítségével próbálja leírni. A test mint gép felfogása itt  
explicit módon megjelenik: a szervezet fluidumok és csatornák révén 
reagál az ingerekre, miként egy hidraulikus mechanizmus. Julien Offray 
de La Mettrie L’homme machine című 1748-as írása ezt az elképzelést  
radikalizálja: az emberi test működését kizárólag materiális és mecha-
nikus alapokon értelmezi. Bár e gondolatmenet közvetlen hatása  
a biomédiára korlátozott maradt, fontos előképül szolgál a természet 
technicizálható, modellezhető és reprezentálható voltának későbbi  
biomimetikus elképzeléseihez. Ez a vizuális racionalitás tehát nemcsak 
a természet ábrázolásának új módjait hozza létre, hanem előkészíti  
azokat a gondolati és képi modelleket is, melyek a test, a természet és 
a technika viszonyát újraformálják a modernitás küszöbén. 
 
 
4.6.2. Az élő gépek és a biomimetika előképei – Jacques  
de Vaucanson emésztő kacsája 

Az újkor végére olyan műszaki találmányok és iparművészeti formák 
jelennek meg, melyek már implicit módon biomimetikus logikát kö-
vetnek: a természet működése, szerkezete és dinamikája az inspiráció 
forrásává válik. Kiemelkedő példa Jacques de Vaucanson munkássága, 
aki a XVIII. században biomechanikus automatákat alkotott – a mo-
dern robotika és bionika előfutáraként. Leghíresebb alkotása  
az emésztő kacsa (Canard Digérateur, 1739), mely nemcsak mozogni  
tudott, hanem csőrét használta, evett, emésztett, majd ki is ürítette  

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 107



a lenyelt táplálékot. A szerkezet részletesen modellezte a madár 
emésztőrendszerének egyes funkcióit (Riskin 2016). 
 
A mimézis itt nem csupán esztétikai vagy ikonikus, hanem technikai és 
biológiai is: a természet szervezőelveinek gépies ábrázolása válik a ter-
vezés alapjává. Vaucanson filozófiai inspirációját Descartes és La Mettrie 
mechanisztikus testkoncepciója adta: az élő szervezeteket – köztük az 
emberi testet – gépként értelmezték, melynek működése technikailag 
rekonstruálható (La Mettrie 1748). Automatái így nemcsak mérnöki bra-
vúrok, hanem filozófiai állítások is voltak – demonstrációk arra, hogy  
az élő mozgás pusztán mechanikai elveken is alapulhat. 

Ez a gondolkodásmód a redukcionista természetszemlélet megtestesí-
tője: az élőt a gép működési logikájára visszavezethető, analizálható 
rendszerként kezeli, háttérbe szorítva az élet komplexitásának és emer-
genciájának kérdéseit. A kacsa emésztőrendszere nemcsak látványos-
ságként szolgált, hanem egyben a fiziológiai funkciók – táplálékfelvétel, 
lebontás, kiválasztás – strukturális értelmezését is kínálta. Ebben a mű-
szaki és anatómiai megközelítésben a természet már nemcsak inspirá-
ciós forrás, hanem működésként értett modell. 
 
Ezzel párhuzamosan más találmányai – zenélő automaták, önjáró figu-
rák – a természetes mozgás illúzióját keltették mérnöki eszközökkel,  

108 Az élet mint médium

Jacques de Vaucanson: 
Az emésztő kacsa, 1739



a mechanikai működés és élettani utánzás egyre pontosabb imitációját 
célozva meg. Ez a gondolkodásmód előrevetíti a későbbi funkcionális 
biomimetika mérnöki szemléletét, ahol a természet már technikai  
újrateremtésre alkalmas, rendszerszintű jelenség. 
 
 
4.6.3. A természet mint színpad – a test és a tudás   
vizuális performativitása 
 
Miközben a XVIII. századi technikai utánzatok – mint Vaucanson  
automatái – az élő szervezetek belső működését modellezik, egy 
másik vizuális logika is kirajzolódik: a test nem csupán működtet- 
hető gép, hanem közszemlére tett objektum, a tudás és hatalom  
látványos médiuma. Az emberi test ebben a nézőpontban színpa- 
dias jelenetté válik, ahol a feltárás nemcsak tudományos, hanem  
társadalmi és reprezentációs aktus is. A boncolás jelenete – legyen  
az valós anatómiai színház vagy festett ábrázolás – nem pusztán  
megfigyelés, hanem ritualizált bemutató, mely a tudás megteste- 
süléseként a test feltárását a tekintély és a közösségi tanúságtétel  
eseményévé alakítja. 

A legismertebb ilyen vizuális kompozíció Rembrandt van Rijn 1632-es 
festménye, a Dr. Tulp anatómiája, mely nem csupán egy boncolás  
pillanatát örökíti meg, hanem a tudományos tekintély performa- 
tív rendjét is megteremti. A test itt nem kizárólag biológiai enti- 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 109

Rembrandt van Rijn: 
Dr. Tulp anatómiája, 
1632. Mauritshuis 
 Múzeum, Hága



tás, hanem a társadalmi tudás színtere: a feltárás aktusa egyszerre  
szolgálja a tanulást, a reprezentációt és az orvostudomány társa- 
dalmi legitimációját. Jonathan Sawday és Katharine Park is hangsú-
lyozza, hogy a boncolás ebben a korban nem csupán anatómiai gya-
korlat, hanem metafizikai és episztemológiai esemény, mely a test  
és a hatalom viszonyának újraértelmezését hozza létre (Sawday  
1995; Park 2006). 

Nem véletlen, hogy számos korabeli anatómiai illusztráció és szín-
házi előadás is hasonló dramaturgiával dolgozik. A boncolás aktu- 
sa a látás uralmán alapuló modern tudományos diskurzus egyik alap-
formája, melyben a test feltárása és megmutatása egyaránt tu-
dásképző és tásadalmi gyakorlat. A velencei és leideni anatómiai 
színházak – a modern operatív színházak előképei – nézőtereket és 
hierarchiát építettek a látás köré: a holttest a középpont, az orvos  
a fő előadó, a nézők pedig a tudás passzív, de vizuálisan bevont be- 
fogadói. A test látványa így a közös megismerés, de egyben a hata-
lom megjelenítésének is terepe. 
 
Barbara Maria Stafford Body Criticism című munkájában azt írja, hogy 
ezek a képek és jelenetek nemcsak a testre vonatkozó tudást rögzítik, 
hanem önmaguk is a reprezentációs hatalom kritikái. Az illusztrációk, 
festmények és térbeli boncolási performanszok egyaránt megjelenítik 
és megalapozzák a tudományos hatalmat – a test láthatóvá tétele nem 
pusztán az igazság, hanem a kontroll és normatív rend vizuális érvénye-
sítése is (Stafford 1994). 

110 Az élet mint médium

Szétszedhető Vénusz. 
XVIII. századi, viaszból 

készült anatómiai  
modell, készítette:  

Clemente Susini  
(1754–1814).  

Museo della Specola, 
Firenze,Olaszország.  

Fotó: Raffaello Bencini 



A XVIII. század második felében megjelenő anatómiai viaszmodellek – 
különösen a szülő nőket ábrázoló figurák – a test látványossá téte- 
lének új szintjét képviselik. A firenzei La Specola múzeum gyűjtemé-
nyében található életnagyságú, rétegezhető Vénuszok olyan taní- 
tótestek, melyek egyszerre szolgáltak orvosiismeret-átadásra, eszté-
tikai élményként és a női test reprezentációjának normatív stabilizá-
lására. Ezek a tárgyak többek anatómiai modelleknél, biopolitikai 
objektumok, melyek a születés, a női test és a reprodukció feletti 
tudás és hatalom tárgyiasult formái. 
 
Ennek fényében a test reprezentációja – legyen az metszet, festmény 
vagy háromdimenziós modell – sosem pusztán ábrázolás, hanem tér-
szervezési és hatalmi aktus. A test bemutatása: dráma, demonstráció 
és diskurzus egyszerre. Ez a fajta performatív vizualitás előkészíti azt a 
XX. századi mediális gondolkodást, melyben az élő test interfészként, 
médiumként és politikai felületként jelenik meg – biomédia-előzmény-
ként olvasható. 
 
 
4.6.4. A természet mint katalogizálható világ – 
Wunderkammer, mikroszkopikus világ és taxonómia 
 
A XVII–XVIII. századi vizuális gyakorlatok nem csupán a világ ismert je-
lenségeinek rendszerezésére törekedtek, hanem arra is, hogy korábban 
láthatatlan struktúrákat tegyenek érzékelhetővé. A mikroszkopikus 
képek, metszetek, festmények és gyűjtemények új érzékelési horizon-
tokat nyitottak meg, előrevetítve egy olyan vizuális fordulatot, mely  
a természetet dekódolható mintázatok hálózataként értelmezi.  
Ez a szemlélet a XIX. századi tudományos vizualitás ornamentikus és 
rendszerező formanyelvét is megalapozza. Előkészíti azokat a vizuális 
és rendszerező szemléletmódokat, melyekben Charles Darwin gondo-
latai és Ernst Haeckel illusztrációi kibontakoznak. 
 
A XVII. század közepére René Descartes és Julien Offray de La Mettrie 
mechanikus testfelfogása – miszerint az élő szervezet egy működtet-
hető gép – már nemcsak filozófiai diskurzus, hanem a természet tárgyi 
világának újrarendezésében is megjelenik. A természet megfigyel-
hető, gyűjthető, osztályozható és bemutatható világgá válik. Ennek 
egyik kulcsformája a csodakamra (Wunderkammer), mely a természeti 
világ tárgyait – ásványokat, növényeket, állati preparátumokat –  
esztétikai, tudományos és filozófiai elvek szerint rendezi el. A tárgyak 
elhelyezése és rendszerezése sajátos koncepciótérként működik:  
a természet strukturálható és értelmezhető univerzumként jelenik 
meg (Stafford 1994). 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 111



Ferrante Imperato nápolyi gyógyszerész 1599-ben publikált kabinetje 
ikonikus példája e gyakorlatnak. A tér falait kagylók, madárszárnyak, 
csigák és szárított növények borítják; a polcokon elhelyezett minták 
ásványok, tengeri élőlények és természetes kuriózumok. Ezek az el-
rendezések nemcsak dekorációk, hanem a tudás vizuális rendszerei – 
a természet archívumként szerveződik újra egy térben. 

A XVII–XVIII. századi gyűjteményes terek nem csupán a világ sokféle-
ségét dokumentálták, hanem sajátos episztemológiai és esztétikai 
rendszerek szerint szerveződtek. A tárgyak elhelyezése, kapcsolata és 
bemutatása olyan térbeli rendet alkotott, mely a természetet értelmez-
hető univerzumként tárta a szemlélő elé. Ezek a kabinetek az emberi kí-
váncsiság és a megismerés térképeiként működtek, miközben repre- 
zentációs eszközeivé váltak egy adott világképnek. 
 
Ahogy Massimo Listri fogalmaz, a kabinetek „nem a világ lenyo- 
matai, hanem a gondolkodás és az érzékelés esztétikai konfigurá- 
ciói” (Listri 2019). E szobák falainak ornamentikája, a polcokon  
sorakozó kagylók, csontvázak, kristályok és preparált állatok  
rendszere nem dekoratív háttér, hanem vizuális elrendezésbe szer-
vezett elmélet. A kabinet a világ egy szeletét nem utánzásként, 
hanem olyan megfigyelési mezőként jeleníti meg, mely strukturálja 
a természetet és új értelmezési horizontokat nyit. A látás, a rend  
és a kíváncsiság hármasa határozza meg ezt az intermediális teret, 
mely egyszerre esztétikai látványosság, tudományos eszköz és filo-
zófiai elrendezés. 

112 Az élet mint médium

Ferrante Imperato  
csodakamrája, 1678. 

Metszet.  
Ferrante Imperato  

Múzeum, Nápoly



A mikroszkopikus illusztrációk hasonló episztemológiai gyakorlatként 
működnek. A mikroszkóp feltalálása nyomán Robert Hooke Micrographia 
című 1665-ös munkája új világot tár fel: rovarszemeket, növényi sejtfa-
lakat ábrázol olyan részletességgel, mely korábban láthatatlan volt  
(Escardó 2021). Ezek a képek egyszerre esztétikai kompozíciók, tudomá-
nyos dokumentumok – a bioinspiráció és rendszerezés határán, vala-
mint egy új hatalmi pozíció lehetőségét kínálják fel a néző számára.  
A mikroszkóp által készített kép részben technikai bravúr, ugyanakkor 
egy olyan szemléleti művelet, mely újrarajzolja a világ megismerésének 
határait. Újraosztja a világ megismerhetőségének horizontját. A látás 
kibővítése egyúttal a természet feletti ellenőrzés kiterjesztése is – olyan 
biopolitikai előkép, mely az élő rendszerek átvilágíthatóságának mo-
dern ígéretét alapozza meg. 
 
Albertus Seba Thesaurusa vagy hivatalos nevén Locupletissimi Rerum 
Naturalium Thesauri Accurata Descriptio, az 1734 és 1765 közt kiadott mo-
numentális természetrajzi enciklopédia, mely egyszerre tudományos 
dokumentáció és művészi alkotás. A színezett rézkarcok pontosan áb-
rázolják a természeti világ sokszínűségét, miközben esztétikai és látvá-
nyossági elemeik révén növelik a képek vizuális vonzerejét. Margócsy 
Dániel szerint az illusztrációk hiteles tudományos információkat köz-

vetítenek, látványosságként működnek, és jelentős kereskedelmi érték-
kel bírnak, így formálják a természetről alkotott közgondolkodást és 
érzékelést. A képek forgalmazása szélesebb közönséghez juttatja el  
a tudományos ismereteket, ezáltal a természettudomány társadalmi 
kontextusban is megjelenik. Seba műve a biokapitalizmus vizuális  

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 113

Albertus Seba:  
Locupletissimi Rerum 
Naturalium Thesauri 
Accurata Descriptio. 
Szépiák, 1734–1765



és kereskedelmi gyakorlatainak előfutára, és a Thesaurus, valamint  
hasonló kötetek a tudomány, esztétika és piac összefonódásaként 
komplex kulturális objektumként működnek, alakítva a természet rep-
rezentációját és társadalmi jelentőségét (Margócsy 2014). 
 
A gyűjtemények és illusztrációk tehát a design, a tudás és a térszervezés 
összefonódásait tükrözik. Az objektumok nemcsak informálnak, hanem 
affektív és konceptuális módon strukturálják a természetet mint meg-
ismerhető világot. Janina Wellmann szerint e képek vizuális elmélet-
formálóként is működnek: meghatározzák, hogyan gondolkodunk  
az életről mint ritmusról és folyamatról (Wellmann 2021). 

A vizuális taxonómia esztétikai párhuzamai festészeti példákban is 
megfigyelhetők. Id. Jan Brueghel művei – például a Velencei virágpiac 
(1607) vagy Az Édenkert az ember bukásával (1612) – naturalista részletes-
séget és allegorikus kompozíciót egyesítenek. A képek önálló vizuális 
taxonómiaként működnek: rendszerezik, értelmezik és közvetítik  
a természet struktúráit. 
 
 
4.6.5. A természet érzéki ritmusa – a rokokó 
biomorfizmus és esztétikai organikusság 

A XVIII. század elején kialakuló rokokó formanyelv különleges módon 
viszonyul a természethez: annak érzéki hatása, organikus mozgása és 
dekoratív kifejezőereje érdekli. A természet formakincsét – a kagyló, 
inda, virág, hullámzó víz vagy spirális elágazás motívumait – ritmizálja 
és absztrahálja. Ebben az értelmezésben a természet formai elv és  

114 Az élet mint médium

Id. Jan Brueghel:  
Az Édenkert az ember 

bukásával, 1612. 
Szépművészeti  

Múzeum, Budapest, 
Magyarország



esztétikai impulzus. A mimézis itt érzéki és stilisztikai játék, mely a ter-
mészet belső mozgásait és vizuális dinamikáját transzformálja. 
 
A francia és németalföldi rokokó képző- és iparművészet és belsőépítészet 
e megközelítés kiváló példája. A festészetben Antoine Watteau fêtes  
galantes jelenetei, François Boucher álomszerű tájain vagy Jean-Honoré  
Fragonard képei, a palotabelsőkben, mint a müncheni Amalienburg  
vagy a salzburgi Schönbrunni kastély Tükörtermében vagy Juste-Aurèle  
Meissonnier enteriőr- és bútortervei a természet folyamatos áramlását 
jelenítik meg csavart, burjánzó, egymásba olvadó formákkal. Kagylók, 
indák, vízcseppek, növényi fürtök idézik meg a természet élményszerű, 
de nem konkrét leképezésre törekvő jelenlétét. Ez az ornamentális bio-
morfizmus a rokokó esztétika fő jegyévé válik, különösen a díszítőművé-
szet és az iparművészet területén, ahol a természetből vett forma nem 
másolandó tárgy, hanem formageneráló minta. 

A rokokó biomorfizmus a természethez való újkori viszony egy affektív-
ornamentális pólusát jeleníti meg. Ez a szemlélet tovább él az Arts and 
Crafts, a szecesszió organikus formáiban, mint Gustav Klimt aranyozott, 
levelekkel borított kompozíciói vagy Antoni Gaudí hullámzó épületei a 
természet és a képzelet határmezsgyéjén. A rokokóra így korai biofil gesz-
tusként, – a természetbe való vágyott visszakapcsolódásként – tekinthe-
tünk, mely átélhető formai tapasztalatként épül be a képzőművészetbe, 
de még inkább a dizájnba és az építészetbe (Snodin és Styles 2001). 

A kora újkori mimézis egyszerre dokumentál, rendszerez és modellez: 
precíz vizuális ábrázolásokkal enciklopédikus tudást teremt, mecha-
nikus utánzatokban rekonstruál, és a természetet morális, vallási, filo-
zófiai és érzelmi szempontokkal gazdagított modellszerkezetként tárja 
fel. A kora újkori mimézis elsődlegesen tudásközvetítő funkciót töltött 
be: a természet dokumentálása, rendszerezése és enciklopédikus je-
gyekkel való leképezése volt a meghatározó törekvés. Így erre a Dicks 
rendszerében ugyan nem szereplő, episztemomimikri kifejezést talá-
lom a legmegfelelőbbnek. Ez a mimetikus fordulat nyitja meg az utat  
a modernitás biomimézise előtt. 
 

4.7. A természet mint esztétikai, tudományos és ideológiai 
konstrukció a XIX. században 
 
A XIX. század során a természet reprezentációja új hangsúlyokat kap, 
miközben továbbviszi és átformálja a korábbi századok ismeretelméleti 
és esztétikai törekvéseit. A XVIII. század végére kialakuló újkori leképe-
zési gyakorlatok – melyek célja a természet dokumentálása, rendsze-

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 115



rezése és mechanikus modellezése – kifinomult képi és technikai esz-
köztárral jellemezhetők (Daston és Galison 2007; Stafford 1994). Ezzel 
párhuzamosan egy másik vizuális hagyomány is megerősödik, melyet 
a klasszicizmus határoz meg: a természetet harmonikus, rendezett  
és antropomorf világként jeleníti meg, az isteni arányosság és az emberi 
értelem tükörképeként (Gombrich 1960). Ez a kettősség – az eszmei  
idealizáltság és a tudományos precizitás közötti feszültség – formálja 
az újkor végének természetábrázolási stratégiáit (Stafford 1994). 
 
A XIX. század elején kibontakozó romantika természetkultúrája épp 
azáltal válik karakteressé, hogy eloldódik e kettős örökségtől, és egyre 
inkább az érzelmeket mozgósító tapasztalat, az idegenség és az érzéki 
nyugtalanság irányából közelít a természethez. Felerősödnek azok a 
hangok, melyek nem a természet leképezését, hanem annak belső 
működését, formai logikáját és hatásmechanizmusait keresik (Crary 
1990). Ez az elmozdulás egyszerre vezet el a romantikus természet-
ábrázolások fenséges melankóliájához, a tudományos katalogizálás 
ornamentikus esztétikájához és a szecesszió organikus minta rend-
szereihez (Mitchell 2002). 
 
 
4.7.1. A romantikus természetkultusz: belső tájak,  
melankolikus horizontok és sötét fenség 

A romantika korszakában a természet egy belső lelkiállapot kivetü-
lése, egyfajta érzelmi térkép. Caspar David Friedrich festményein a táj 
olyan meditatív médiumként jelenik meg, mely a szubjektív tapasz-
talat metaforájává válik (Vaughan 1994). A természet egy nem meg-
ismerhető, kontrollálható objektum, inkább rejtelmes, végtelen és 
gyakran fenyegető jelenlét. A belső táj kifejezés itt nemcsak poétikus 
kép, hanem a természetélmény pszichológiai, fenomenológiai elmoz-
dulását is jelzi. 
 
A romantikus természetkép kulcsszava a fenséges, mely Edmund Burke 
esztétikai írásai nyomán (1757) a félelem, nagyság és lenyűgözés keve-
rékeként értelmeződik. A fenséges nem az esztétikai rend vagy szépség 
kérdése, inkább azé az élményé, melyben az emberi érzékelés határai 
átlépődnek. Viharos tenger, végtelen hegyvidék vagy sötét erdő olyan 
jelenségek, melyek ebbe a kategóriába tartoznak. Kantnál a fenséges 
megtapasztalása során az ember átéli saját alárendeltségét a termé-
szethez képest, mégis fölébe kerekedik – nem fizikai, hanem morális 
értelemben. A dinamikus fenséges példája a hegység, mely félelmet 
kelthet, mégsem nyomja el teljesen a szubjektumot, mert az ész auto-
nómiája képes reflektálni és távolítani. „Egy hegy, melyre fel kell nézni, 

116 Az élet mint médium



egy viharos tenger, melyre tekinteni kell – ezek nem azért fensége- 
sek, mert szépek, hanem mert az ész túllép az érzékek meghátrálásán”  
(Kant 1790/2004). 
 
A XIX. század elejétől e tapasztalat egyre sötétebb színezettel  
jelenik meg. Friedrich ködbe burkolózó tájai, Turner vihartól ostro- 
molt horizontjai vagy a preraffaelita tájképek olyan esztétikát alakí-
tanak ki, mely a természet grandiózussága mellett annak idegen-
ségét és kiismerhetetlenségét helyezi előtérbe (Vaughan 1994). 
Körvonalazódni kezd egy olyan természetélmény, mely egyszerre  
gyönyörködtet és felkavar, sőt zaklató módon nyitja meg a világ  
alatti vagy világ mögötti érzékelés lehetőségét. A romantikus táj 
többé nem működik csupán szimbolikus térként – átalakul az em- 
beri értelem határvidékévé: ismeretlen, fenyegető, mégis nyugta- 
lanítóan közeli. Ezt a fordulatot a XXI. századi ökológiai gondol- 
kodás is visszhangozza. Timothy Morton és más szerzők számára  
az ökológiai érzékenység nem az idill és harmónia képzeteihez kö-
tődik, sokkal inkább a zavar és az idegenség felismerése nyitja meg 
ezt az érzékeny teret (Morton 2010). Így alakul ki egy olyan kritikai esz-
tétikai hagyomány, melyben a természet nem nyugalmat közvetít,  
inkább kihívás elé állít – a megértés és a komfortérzet határait fesze-
geti (Punter 2007). 
 
A modernitás korai szakaszában megjelenő romantikus természetfel-
fogás elbizonytalanító, ambivalens tapasztalatként működik: meg-
bontja az emberi érzelmek és a külső táj közti hagyományos meg- 
felelést, így teszi újragondolhatóvá az élő és élettelen viszonyát. Így nem 
csupán történeti előzmény, hanem a sötét ökológia egyik mélyen gyöke-
rező esztétikai alaprétege: olyan érzékelési és gondolkodási hagyomány, 
mely a természet tapasztalatát zavar, idegenség és határélmény felől 
gondolja újra. Ahogy Morton fogalmaz: „A sötét ökológia visszahozza 
a habozást, a bizonytalanságot, az iróniát és az elgondolkodást az öko-
lógiai gondolkodásba” (Morton 2010). 
 
 
4.7.2. A természet mint politikai aktus: birodalmi  
jelkép, nemzeti táj és mitikus reprezentáció 

A természet politikai és ideológiai jelentősége a kora újkortól kezdve,  
a kolonializmus és imperializmus hosszú időszakában formálódott,  
miközben a természeti világ a hatalomgyakorlás és a kulturális repre-
zentáció kulcsfontosságú eszközévé vált. A természetet ekkorra straté-
giai erőforrássá vált, mely a gyarmati hódítások és a birodalmi ter- 
jeszkedés szolgálatába állt. A gyarmatok élővilágának feltérképezése, 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 117



rendszerezése és megjelenítése szorosan kapcsolódott a hatalmi struk-
túrák kiépítéséhez, ahol a természet reprezentációi a biopolitika és  
biokapitalizmus korai formáiként értelmezhetők. 
 
A kolonialista expedíciók, botanikus kertek és állatkertek létrejötte Eu-
rópában a természet egzotizálását és megszelídítését célozta, miközben 
a gyarmatok élővilágát kereskedelmi és tudományos érdekek alapján 
rendszerezte. Ezek a vizuális és fizikai térformák a természet árucikké 
válásának térbeli megtestesítői voltak, ahol a természet egyszerre volt 
tudományos megfigyelés tárgya, esztétikai kuriózum és piaci termék. 
A botanikus kertekben és állatkertekben összegyűjtött egzotikus fajok 
a birodalom hatalmának jelképeiként jelentek meg, a gyarmati termé-
szet egzotikusított és kontrollált képeként (Brighton Museums 2025). 
 
A XIX. század során a nemzetállamok megerősödésével és a polgári 
identitásformák kibontakozásával párhuzamosan a táj a nemzeti éntu-
dat vizuális kivetüléseként jelent meg. A természet a nemzeti múlt,  
a hovatartozás és az államiság allegóriája. A tájképfestészet és a termé-
szetábrázolás egyre inkább kulturális és politikai téttel telítődik: a ter-
mészet képei a nemzet, a történelem és a kollektív önazonosság leké- 
pezései. A természet mint nemzeti táj koncepciójában a közösség tük-
reként és szervező médiumaként kezd működni. 
 
Jeanne Moskal szerint a német erdő (Wald) motívuma például egyszerre 
jelenít meg természeti adottságokat és kulturális projekciókat: az erdő 
a nemzeti identitás szakrális tere, melyben az archaikus értékek és a po-
litikai eszmék egymást erősítik (Moskal 2002). A romantikus festészet-
ben, például Caspar David Friedrich képein, egyszerre kontemplációs 
hely és nemzeti archeológia: a gyökerekkel átszőtt föld, a ködös mélység 
és a csendes magány az identitás kollektív alapszövetét jeleníti meg 
(Böhme 1996). Ez a táj egyszerre idéz meg természeti és történeti réte-
geket: a természetet olyan organikus közösségként konstruálja, mely  
a néphez éppúgy tartozik, mint az időhöz vagy a földhöz. A német 
Waldmythos biopolitikai értelemben is működik – a természet a közös-
ségi lét ideológiai alapja (Schama 1995). 
 
A magyar tájképfestészetben is megfigyelhető egy hasonló narratív 
vágy. A magyar táj magyar ecsettel eszményét, vagyis a hazai termé-
szeti környezet és a nemzeti stílus összekapcsolását a XIX. század végi 
művészetpolitikai diskurzusok is megerősítik. A természeti környezet 
a nemzeti önkép és kulturális szuverenitás médiumává válik. A ter-
mészet itt emlékezetpolitikai aktor: az Alföld síksága, a Kárpátok  
vonulatai vagy a pusztai horizontok a nemzeti karakter hordozóivá  
válnak (Sinkó 2000).  

118 Az élet mint médium



A XIX. század második felében a természetre irányuló nemzeti figyelem 
mitikus és származásközpontú jelentésekkel bővül. A Csodaszarvas  
és a Turul figurái ebben az időszakban kapnak új vizuális hangsúlyt.  
A Csodaszarvas történeti illusztrációkban és allegorikus kompozíciók- 
ban kap szerepet, míg a Turul az államiság és a védelem emblémájává 
emelkedik – köztéri szobrok, építészeti ornamentikák révén pedig beépül 
a nemzeti vizuális hagyományba (Switzer 2018). A természet mitizálása 
és nemzeti allegorizálása az államképzés vizuális retorikájává válik. 
 
 
4.7.3. A természet vizuális rendszerezése és az esztétikai 
tudományosság – Haeckel és a képi taxonómia 

A XIX. század végének egyik legjelentősebb vizuális fordulata a termé-
szet tudományos ábrázolásának és az ornamentika esztétikai gyakorla-
tainak egyre szorosabb összefonódása. Az ekkor kibontakozó új esz- 
tétikai diskurzusok már nem elégszenek meg a természet leírásával 
vagy illusztrálásával: a cél a formai szerveződés, a struktúrák rendsze-
rezése és az élővilág vizuális taxonómiájának megalkotása. 

Ernst Haeckel munkássága e tekintetben kitüntetett jelentőségű.  
A Kunstformen der Natur című 1904-ben megjelent ikonikus kötet nem-
csak a biológiai formák lenyűgöző vizuális katalógusa, hanem egyúttal 
a természet ornamentikus mintázatainak feltárása is. Az általa meg-
figyelt és lerajzolt planktonok, radioláriák, medúzák vagy tengeri orga-
nizmusok mintha egy barokk díszítőművészet részletei volnának: 
szimmetriájuk, struktúrájuk, szerkesztettségük az esztétikai és a tudo-
mányos határterületeire helyezi ezeket az ábrákat. Haeckel példá- 
ja megmutatja, miként válik a természettudományos illusztráció  

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 119

Beatrice Sala  
illusztárciója  
John Kazior The Beauty 
and Violence of Ernst 
Haeckel’s Illustrations 
címen az aiga.orf-on 
megjelent cikkéhez, 2021



egyfajta érzéki taxonómiává: a forma itt egyszerre jel és tapasztalat,  
a biológiai sokféleség lenyűgöző látványa és morfológiai rendszerbe 
szervezésének vágya. 

Haeckel kortársai közé tartozott az a Blaschka család is – Leopold 
(1822–1895) és fia, Rudolf Blaschka (1857–1939) –, amely üvegből ké-
szült tudományos modelleket alkotott különféle tengeri élőlényekről. 
A Blaschkák által készített medúzák, puhatestűek és korallok részlet-
gazdag, színes és áttetsző modelljei egyfajta köztes pozíciót is elfog-
laltak az alkalmazott művészet, tudományos reprezentáció és esz- 
tétikai tárgyalkotás között. Ezek a modellek a természeti világ leképe-

120 Az élet mint médium

Ernest Haeckel:  
Kunstformen der Natur. 

85. tábla, 1904



zésének alternatív útját mutatják: nem kétdimenziós illusztrációként, 
hanem materiális jelenléttel, plasztikusan érzékelhető formában tár-
ják fel az organizmusok struktúráját. A Blaschkák munkássága rávilá-
gít arra, hogy a tudományos vizualitás nem pusztán kognitív, hanem 
érzéki és kulturálisan szituált gyakorlat is. 

A Haeckel-féle rajzok és a Blaschka-féle modellek együttesen a termé-
szet reprezentációjának egy olyan hagyományát hozzák létre, ahol a for-
mai logika, a szimmetria és az ornamentika nem csupán esztétikai 
érdekesség, hanem a világ megértésének módja. Ezek az ábrák és  

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 121

Leopold  
és Rudolf Blaschka:  
Lymnorea Trieda.  
Üveg.  
Natural History Museum,  
Dublin, Írország.  
Fotó: Guido Mocafico



tárgyak egyszerre rendszereznek, érzékeltetnek és elbűvölnek – a tudás 
és a szépség közös nyelvén szólalnak meg. 
 
 
4.7.4. A természet ornamentális nyelve: szecesszió,  
biomorfizmus 

A XIX. század végén a természet megjelenése a művészetben és design-
ban új irányt vett, organikus formák, életritmusok és mozgás dinami-
kájának kifejezésével. Ezt a változást részben az ipari forradalom 
váltotta ki, mely a természetet főként erőforrásként kezelte, a tömeg-
termeléssel pedig uniformizált, gépies tárgyakat hozott létre, melyek 
gyakran távol álltak az egyéni kreativitástól és a természettől. Az ipari 
tömegtermelésre adott válaszként az Arts and Crafts mozgalom meg-
őrizte a kézművesség, az egyedi alkotás és a természetből inspirált for-
mák értékeit, hangsúlyozva a kézi munka organikus és autentikus 
jellegét (Muthesius 1990). 
 
E mozgalmak szellemében bontakozott ki a XIX. század végén a szecesz-
szió, mely a természet organikus mintázatait, életritmusát és mozgását 
a dekoratív formanyelv központi elemévé tette, reagálva az ipari moder-
nitás mechanikus és uniformizáló tendenciáira. Ornamentális motívumai –  

kagylók, indák, levelek, hullámzó vízformák és spirálok – nem pusztán 
díszítőelemek, hanem a természet komplex, élő rendszerként való újra-
értelmezésének vizuális megjelenítői, melyek a természet és az emberi 
kreativitás között teremtenek dialógust (Sembach 2001). Ezek a biomorf 
formák nem pusztán másolatok, hanem újraformált mintázatokként je-
lennek meg, egyszerre kapcsolva össze a természetet és az emberi  

122 Az élet mint médium

Antoni Gaudí  
Casa Batlló  

cápa állkapocsra  
hasonlító teraszai,  

1904



kreativitást. Olyan művészek, mint Gustav Klimt aranyozott, leveles kom-
pozíciói vagy Antoni Gaudí hullámzó építészeti formái a természet orga-
nikus szerkezetét idézik meg, miközben vizuális metaforákkal gazdagítják 
a művészet és design világát (Whitford 1984; Bassegoda 2002). E motívu-
mok egyúttal a természet komplexitásának, életfolyamatainak szimbo-
likus megjelenítői, melyek a korábbi természettudományos illusztrációk- 
ból, mint Ernst Haeckel munkái, merítenek inspirációt és információt. 
 
A természet ornamentális nyelve tehát a természet és kultúra közötti 
folyamatos dialógus egyik megnyilvánulása, mely a modern és kortárs 
művészetben, designban tovább él. A biomorf formák révén a termé-
szet vizuális kifejezése olyan komplex és dinamikus nyelvvé válik, 
mely felbukkan a szürrealizmusban, inspirációt nyújt Saarinének és 
körének, majd a kortárs fenntartható és organikus designtörekvések 
számára is, hangsúlyozva az ember és természet közötti harmonikus 
kapcsolat fontosságát. 
 
A XIX. század természetképében egyszerre van jelen a szubjektív, me-
lankolikus projektivitás, a tudományos rendszerezés racionalitása és az 
esztétikai ornamentika bioesztétikai túlburjánzása. Ezek nem egymást 
kizáró minták, hanem egymásra rakódó érzékelési struktúrák, melyek 
előkészítik a biomédia XX. századi és kortárs formáit – különösen  
az episztemomimikri és a morfológiai ornamentika irányain keresztül. 
 

4.8. A természet esztétikai és formai leképezése  
a modernizmusban 
 
A XX. század elején a természet formavilága újra központi szerepet ka-
pott a művészetekben és a designban – immár nemcsak díszítő, hanem 
szimbolikus és formai struktúrákat hordozó elemként. A modernizmus 
alkotói számára a természet nem statikus háttér, hanem aktív formaadó 
elvként jelent meg, mely képes az emberi tudat és test organikus  
viszonyrendszereinek kifejezésére. Ezen fejezet célja annak feltérképe-
zése, hogyan vált a természet esztétikai és érzéki tapasztalata formai 
forrásává a képzőművészet, építészet és design különböző területein –   
a szürrealista biomorfizmustól az organikus térkoncepciókig. 
 
 
4.8.1. Természet mint esztétikai archívum – modernista   
biomorfizmus 

A biomorfizmus a természet organikus formáiból – növények, testek, 
tájak – merített absztrakt mintázatokkal teremtett kapcsolatot a belső 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 123



világ és a külső természet között. Ez a szemlélet a szürrealizmusban vált 
meghatározóvá, ahol a tudattalan képi nyelve és az élővilág asszociatív 
formái fonódnak össze. E fejezet bemutatja, hogyan jelenik meg a ter-
mészet mint intuitív inspiráció és érzelmi kód a XX. századi művészet 
és formatervezés ikonikus példáiban, valamint azt is, hogyan vezetett 
át ez az esztétikai formai kísérlet a későbbi strukturális és rend-
szerszemléletű biomimetikai megközelítésekhez. 
 
 
A biomorf és organikus forma mint kulturális archívum 

A természetes formák morfológiájának utánzása, a biomorfizmus, már 
domináns módon megjelent a rokokóban és a szecesszióban is. A XX. 

124 Az élet mint médium

Vaszilij Kandinszkij: 
Átmenet, 1934.  

Hilti Art Foundation, 
Schaan, Liechtenstein



Herny Moore:  
Ovális pontokkal,  
1968–1970

századi szürrealizmus bizonyos irányzataiban szintén fontos szerepet 
kapott, különösen ott, ahol az alkotók az automatizmus és az intuitív 
kifejezés révén a tudattalan belső világot kívánták megjeleníteni 
(Crowther és Wünsche 2012). Ebben a kontextusban a biomorf formák – 
gyakran a test és a táj organikus, áramló mintázatai – vizuális meta- 
foraként szolgáltak. Ezek az alkotások a valóságot felismerhető, ugyan-
akkor elmosódó és absztrahált formákban ábrázolták (Grigson 1935). 
Vaszilij Kandinszkij, Joan Miró vagy Paul Klee munkáiban az organikus 
alakzatok a belső érzések és a tudattalan vizuális kifejezőeszközeiként 
jelennek meg: szimbolikus és emocionális többletjelentéssel bírnak, és 
áthidalják a valóság és az álom, a racionális és az intuitív világ közötti 
határokat (Moszynska 2020; Wünsche 2012). 
 
A szobrászatban a biomorfizmus legismertebb képviselői Hans Arp, Bar-
bara Hepworth és Henry Moore, akik az organikus testformák és termé-
szeti képződmények absztrakciója révén dolgoztak (Arp 2011). Moore 
monumentális, perforált formái egyszerre idézik a tájat, a csontvázat és 
az emberi testet – formai világát gyakran inspirálták kavicsok, kagylók 
vagy anatómiai metszetek. Az ő biomorfizmusát nem a tudattalan, 
hanem az anyag, az erózió és az élő forma plasztikus alakulása vezette. 
 
A szürrealisták a természethez való viszonyukban nem technikai ins-
pirációt kerestek, hanem inkább a tudattalan mentális tereit vetítették 
ki a természetes formákra. A kagylóhéjak, gombák, gyökerek, rovarok 
vagy csontok a vágy és félelem érzeteit sűrítették vizuális alakzatokba. 
Ezek a formák ahelyett, hogy mintázatként működtek volna, az álom-
szerű és mitikus tapasztalatok hordozói voltak. A biomorfizmus az élő-
lények konkrét utánzása helyett az élőszerűség megtapasztalására épül: 
olyan alakzatokra, melyek élőnek tűnnek, mégsem kapcsolhatók konk-
rét élőlényhez. 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 125



Max Ernst frottázsai – különösen az Histoire naturelle (Természettörté-
net) sorozat – a biomorf szürrealizmus egyik kulcspontját jelentik, ahol 
a természet már nem külső minta, hanem belső vízió, látomásos tex-
túra, organikus mitológia (Setz 2021). Ez a megközelítés szoros párhu-
zamban áll a Naturphilosophie német romantikus elképzeléseivel, 
melyek a természetet egyetemességében, egységében és titokzatos- 
ságában próbálták megragadni – a szürrealista művészet nyelvén.  
Ez a természetfilozófiai és szürrealista válasz a természettudományos 
rendszerezésre, például a katalogizálásra vagy az enciklopédikus tu-
dásra. Ernst szándékosan kiforgatja a tudományos osztályozás rendjét, 
és abszurd, ám szimbolikusan gazdag képekkel aláássa a racionális ter-
mészet képzetét (Loye 2010). Ezáltal a természet nem tárgyiasult világ-
ként, hanem imaginatív, projektív mezőként működik – előkészítve  
a posztnaturális művészetszemlélet horizontját. 

Puha lesz és szőrős – Dalí modernitáskritikája 
 
A XX. század első felében a robbanásszerűen növekvő városok új típusú 
lakhatási nehézségek elé állították az építészetet. A higiénia, funkcio-
nalitás és tömeges lakhatás kérdéseire válaszul a modernista építészek –  
köztük Le Corbusier – a fehér falú, napfényes, racionálisan szerkesztett 
 lakóépületeket tették normává. Ez az esztétika idővel nemcsak techno-
lógiai és egészségi ideálként, hanem esztétikai paradigmává nemesült, 
mely az ipari modernitás térbeli és formai ideológiáját testesítette meg. 
 
Ezzel szemben a szürrealisták – különösen Salvador Dalí – a test, az ér-
zékiség és a pszichés élmények rehabilitációját szorgalmazták az épí-
tészeti térben is. Dalí ironikus kijelentése – miszerint a jövő építészete 

126 Az élet mint médium

Max Ernst:  
L’évadé (Szökevény). 

Histoire naturelle  
sorozat, kb. 1925.  

MoMA, New York,  
Egyesült Államok 



„puha lesz és szőrös” – Le Corbusier térfelfogására adott válaszként is 
értelmezhető. A megjegyzés nem csupán egy esztétikai ellentmondás 
volt, hanem a modernista racionalitás kritikája is: olyan organikus tér-
felfogást sugallt, melyben a vágy, az ösztönök, a természet, az élet szub-
jektív tapasztalatai is helyet kapnak (Colomina 1992). 
 
 
Organikus építészet és design a modernitásban  
 
Az építészetben Frank Lloyd Wright formanyelve nem a klasszikus bio-
morfizmushoz, hanem az organikus építészet irányzatához sorolható. 
Munkássága mégis előkészítette a biomorf gondolkodás kibontakozá-
sát, hiszen a természetes anyagok és formák iránti érzékenysége, a tájba 
simuló térkompozíciók iránti törekvése inspirációként szolgált a későbbi 
biomorf kísérletekhez. 
 
A biomorfizmus egyik radikális építészeti manifesztációja Frederick  
Kiesler Endless House című koncepciója (1947–1960), mely a hagyomá-
nyos lineáris és szögletes térhasználattal szemben a test belső világát 
idéző, szerves formákon alapuló, folytonos térélményt kínált. Kiesler 
szerint az ember nem derékszögekben él, ezért az építészetnek az or-
ganikus mozgás és érzékelés természetes mintázatait kell követnie – 
hasonlóan ahhoz, ahogyan a fazekasdarázs (Sceliphron) évről évre  
újraépíti fészkeit. Az Endless House nem csupán formailag volt biomorf: 
elméletében az épület élő organizmusként viselkedett, mely interakció-
ba lép lakóival és környezetével (Phillips 2017). 

Az organikus és zoomorf formák alkalmazása nemcsak a lakóépítészet-
ben jelent meg, hanem később kifejezetten állatformákra utaló – úgy-
nevezett zoomorfikus – épületekben is megtestesült. Ezek a formák 

A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei 127

Frederick Kiesler:  
Endless House,  
1947–1960.  
Austrian Frederick  
and Lillian Kiesler  
Private Foundation, 
Bécs, Ausztria 



sokszor nem csupán esztétikai metaforák, hanem a természet és gép, 
test és technológia közötti határ elmosásának építészeti manifesztációi. 
Ahogyan Susannah Hagan megfogalmazza: „A kultúra és természet kö-
zött a modernizmus által olyan fontosnak és brutálisnak vélt határvona-
lak újra feloldódnak – nem visszatérésként a múlthoz, hanem annak 
átalakításaként… Az élő szervezet és a gép közötti választóvonal fokozato-
san eltűnik” (Hagan 2001). Ennek példái közé tartozik Oscar Niemeyer  
Niterói Kortárs Művészeti Múzeuma, mely egy lebegő medúzára vagy vi-
rágra emlékeztető formában jelenik meg, valamint Eero Saarinen ikoni-
kus TWA-terminálja (1962), mely madárszárnyszerű, áramló formáival 
ötvözi a biomorf vizualitást és a repülés technológiai metaforáját. 
 
Az 1940-es évektől a biomorfizmus a dizájban született újjá. Ekkor a 
Cranbrook Művészeti Akadémia – Eero Saarinen vezetésével – a biomorf 
formanyelv fontos központjává vált. Az olasz Carlo Mollino is jelentős 
szerepet játszott a stílus népszerűsítésében, különösen bútorterveivel, 
melyeket drámai, állatszerű formák jellemeztek. Saarinen, valamint 
Charles és Ray Eames továbbfejlesztették a biomorf formatervezést, új 
anyagokat – különösen műanyagot – alkalmazva, lehetővé téve szaba-
dabb, kísérletező formák és funkciók kialakítását. A biomorf bútorter-
vezés a funkcionalista modernizmussal szembeni emberközpontú 
válaszként, valamint a korszak új anyagainak és technológiáinak kreatív 
kihasználásaként jelent meg. A testtel és érzékeléssel való új viszony, a 
puhaság és organikus forma iránti vágy olyan design szemléletet ered-
ményezett, melyben az élő forma nemcsak esztétikai, hanem pszicho-
lógiai és technikai kihívásokra adott választ. 
 
A természetes formákhoz való viszony a modernista biomorfizmusban 
még elsősorban esztétikai és intuitív volt: ezek a formák az érzékelés és 
a belső világ kifejezésének médiumaként jelentek meg. Ugyanakkor 
ezek az absztrakt és szerves mintázatok – akár a szürrealista festészet-
ben, akár a szobrászatban vagy a korai designban – már előkészítették 
azt a szemléletváltást, melyben a természet nem csupán vizuális inspirá-
ció, hanem tanulmányozható, rendszerszerű és technikailag modellez-
hető struktúraként kezd el megjelenni. Ez a gondolkodásmód a kortárs 
építészetben – például a parametrikus biomorfizmus révén – tér vissza, 
immár digitálisan szimulált, folyamatosan változó formákban. 
 
 
Biotechnika és formaalkotás – Moholy-Nagy László és a Bauhaus 
természetfelfogása 
 
A Bauhaus formai kísérleteiben már a húszas évek elejétől megjelenik 
egy szervesebb, érzéki-testi alapú szemlélet, mely az anyaggal és ter-

128 Az élet mint médium



mészettel való közvetlen tapasztalásból táplálkozik. A biomorfizmus 
ezekben a megközelítésekben nem az élőlények utánzását célozta, 
hanem az élőszerűség megtapasztalására épült: a formák a mozgás,  
tapintás és ritmus szerint kapcsolódtak a testhez és az érzékeléshez 
(Blaumann 2021). 
 
Moholy-Nagy László számára a természet nem pusztán formai inspirá-
ció, hanem dinamikus szervezőelv, mely az élet állandó változásait, át-
rendeződéseit tükrözi. E gondolkodásmód szoros párhuzamot mutat 
Raoul Francé vitalista és biocentrikus szemléletével. Francé – osztrák 
származású botanikus és tudománynépszerűsítő – a biotechnika fogal-
mát olyan rendszerszintű elvként vezette be, mely az élő organizmusok 
szerveződési, adaptív és morfológiai elveit technikai és művészeti kon-
textusban is alkalmazhatónak tekinti. A természet nem passzív eszté-
tikai forrásként jelenik meg, hanem olyan komplex működési modell- 
ként, mely formálásra, új struktúrák létrehozására ösztönöz a design  
és az oktatás területén is (Francé 1924; Moholy-Nagy 1947; Botar 2011). 
Moholy-Nagy Látás mozgásban (Vision in Motion) című munkájában, 
valamint a New Bauhaus program pedagógiai keretei között a termé-
szet nemcsak inspirációként, hanem rendszerszervező modellként  
jelenik meg. 
A formák belső törvényszerűségeinek keresése más Bauhaus-tanárok – 
így Josef Albers vagy Johannes Itten – munkásságában is hangsúlyos 
volt. Itten az organikus formák expresszív erejét és a természet ritmikus 
rendjét tekintette alapvető vizuális kiindulópontnak. A Bauhaus műhe-
lyei – különösen az anyagkutatás és természetismeret közti párbeszéd 
révén – olyan pedagógiai és formaalkotási gyakorlatokat fejlesztettek 
ki, melyekben a természet strukturálható, tanulmányozható és alkal-
mazható mintává válhatott (Wick 2000). 
 
 
V. A TERMÉSZET MINT MÉDIUM: MIMIKRI,  
ANYAG ÉS SPEKULÁCIÓ A KORTÁRS DESIGNBAN 
ÉS MŰVÉSZETBEN 
 
A természet a kortárs gondolkodásban egyre kevésbé jelenik meg mint 
statikus háttér vagy esztétikai nyersanyag. A design, az építészet,  
az ökológia és a művészet határterületein újraértelmeződik: mediális, 
strukturáló és ontológiai szereplőként kezd működni. Ez a fejezet azt 
vizsgálja, miként válik a természet nemcsak inspirációs forrássá, hanem 
komplex rendszerek szervezőelvévé, technológiai partnerré és világ-
képformáló erővé a XX. század második felétől napjainkig. A természet 
itt már interfészként működő közeg, melyen keresztül új anyag-
fogalmak, tervezési etikák és jövőképek artikulálódnak. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 129



A fejezet öt nagy tematikus egységben tárgyalja a természet mint 
médium különböző megközelítéseit. Az első szakasz (5.1–5.1.7.)  
a természetet mint kritikai és ontológiai szervezőelvet mutatja be  
a designelméletben. Buckminster Fuller rendszerszemlélete, Papanek 
és McHarg ökológiai etikája, Escobar pluriverzum-koncepciója, Kossoff 
domíniumelmélete, Tonkinwise átmenettervezése és az ökofeminiz-
mus gondoskodásközpontú kritikája egyaránt azt hangsúlyozzák, hogy 
a természet nem passzív környezet, hanem olyan közeg, mely formálja 
a társadalmi képzeletet, az anyaghasználatot és az időérzékelést. 
 
A második rész (5.2–5.3.) azokat az ökológiai utópiákat, médium-
laborokat és művészeti gyakorlatokat vizsgálja, melyek a természetet 
nemcsak tematizálják, hanem aktívan működtetik is mint az érzékelést, 
gondolkodást és együttélést strukturáló közeget. A Drop City, Earthship 
és Biosphere 2 projektjei, a permakultúra rendszerszemlélete, a Whole 
Earth Catalog hálózati ökológiája, valamint Agnes Denes és a Critical 
Art Ensemble munkái infrastruktúra-kritikus, közösségi és intermediális 
szinten kérdőjelezik meg a természethez fűződő viszonyt. 
 
A harmadik egység (5.4–5.6.) a természetet mint technológiai modellt 
és mérnöki partnert tárgyalja. A biomimikri, bionika és parametrikus 
design példái – Frei Otto, Santiago Calatrava vagy Janine Benyus 
munkássága alapján – olyan építészeti és tervezési szemléletet 
jelenítenek meg, ahol a természet hatékonyságot, rendszerszerűséget 
és formaképzést kínál. E szakaszban a természet nem kontemplatív 
esztétikum, hanem működéselv és tervezési logika, mely épületeket, 
anyagokat és infrastruktúrákat szervez. 
 
A negyedik rész (5.7–5.10.) a természetet anyagként, növesztett 
partnerként és adattá konvertált entitásként mutatja be. A bioalapú 
design, a növesztéses biodesign és a biofabrikáció – Suzanne Lee, 
Ecovative vagy Neri Oxman gyakorlatai révén – az élőt nemcsak 
felhasználja, hanem kooperatív és etikai társként kezeli. A természet  
itt nemcsak anyagforrás, hanem média, melyben a test, az élet és  
a technológia egymásba íródik. Ehhez kapcsolódnak azok az adatalapú 
ökológiai reprezentációk is – például Refik Anadol vagy Heather Dewey-
Hagborg munkái –, melyek a természet viselkedő és leképezhető 
médiumként való felfogását tárják fel. 
 
Az utolsó szakasz (5.11–5.12.) a természetet meghackelhető, majd 
spekulatív rendszerként vizsgálja. A szintetikus biológia és a ge- 
netikai tervezés – melyek példái a BioAcél Kecske vagy a Bolt  
Threads pókselyemalapú fejlesztései – technológiai realitásként írják 
újra a természetet, míg a spekulatív biofikciók – mint a BiteLabs 

130 Az élet mint médium



celebkolbászai, Ai Hasegawa delfinbabái vagy Margaret Atwood 
komplex biofikciója – kritikai jövővíziókat modelleznek. Ezek a gya-
korlatok már nem a természet utánzásán alapulnak, hanem új 
természetek létrehozásán – itt jelenik meg legerősebben a disszer-
tációban bevezetett ontomimikri fogalma: olyan mimetikus stratégia, 
mely nemcsak formát vagy tudást, hanem ontológiát, világot, 
fajhatárokat és létmódokat konstruál. 
 
A fejezet egészét így az a kérdés íveli át, hogy miként válik a természet 
nem tárggyá, hanem médiumként működő, sokszorosítható, tanítható, 
érzékelhető és politikailag formálható mezővé. A mimikri fogalmi 
tipológiája – biomimikri, pantomimikri, episztemomimikri, animami-
mikri és ontomimikri – nemcsak esztétikai vagy technikai minták 
leírására szolgál, hanem kritikai észlelési keretet ad annak meg-
értéséhez, hogyan képes a természet új szerkezeteket, új anyagokat és 
új etikákat létrehozni a kortárs design és gondolkodás médiumterében. 
 
 
5.1. A természet mint szervezőelv 

A természet nem csupán inspirációs forrásként vagy esztétikai nyers-
anyagként, hanem komplex és dinamikus rendszerek hordozója- 
ként, azaz médiumként jelenik meg a modern és kortárs tervezési 
gondolkodásban. E fejezet azt vizsgálja, miként vált a természet  
az ökológiai design, a társadalmi átmenetek elméletei és az alternatív 
technológiai víziók számára nemcsak formatervezési mintává, hanem 
strukturális, ismeretelméleti és ontológiai szervezőelvvé. Az itt tárgyalt 
elméletek és gyakorlatok közös nevezője, hogy a természetet nem 
pusztán reprezentálandó objektumként, hanem rendezőközegként 
értelmezik – olyan médiumként, melyben technológia, társadalom és 
gondolkodás újrarendeződhet. 
 
Ez a közvetítő szerep – melyben a természet nem tárgy, hanem közeg 
és rendezőelv – mélyen összefügg a disszertáció korábbi fejezeteiben 
tárgyalt mimikrielméleti keretekkel. A biomimikri technikai hagyomá-
nyától eltérően itt három egymásra rétegződő mimetikus viszony kerül 
előtérbe. Az episztemomimikri a természet megfigyeléséből és műkö-
désének leképezéséből származó tudás szerveződését és modellez-
hetőségét hangsúlyozza: a természet ebben az értelemben isme- 
retelméleti médiumként jelenik meg. Az animamimikri olyan affektív  
és spirituális ráhangolódási módokra utal, melyekben a természet- 
hez való viszony nem tárgyiasító, hanem részvételi, testi és gyakran 
rituális természetű. A pantomimikri ezzel szemben relációs logikájú:  
a természetet nem másolandó formaként, hanem ökoszisztémikus 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 131



viszonyrendszerként értelmezi, melyhez az emberi alkotás is dinamikus 
viszonyban kapcsolódik. 
 
E három mimikrilogika nem kizárja, hanem kiegészíti egymást:  
az episztemomimikri a természet tudásként való olvasatát és 
modellként való alkalmazását teszi lehetővé; az animamimikri az élő 
rendszerekhez való affektív, testi és spirituális kapcsolódást; míg  
a pantomimikri a környezeti viszonyrendszerekkel való relációs 
együttműködést hangsúlyozza. Ez a hármas megközelítés különösen 
termékeny az olyan design- és átmenetelméletek értelmezésében, ahol 
a természet nem díszítőelem, hanem strukturáló partner. A következő 
alfejezetek e logikák eltérő hangsúlyaival mutatják be a természet 
médiumként való értelmezését: Buckminster Fuller geodéziai szer-
kezetei és energetikai elvei főként episztemomimetikus modellek; 
Papanek és McHarg társadalmi-ökológiai tervezései az episztemikus  
és pantomimetikus rétegeket ötvözik; Escobar ontológiai pluralizmusa 
és Kossoff közösségelmélete az animamimikri lehetőségét is felvetik; 
míg az átmenettervezés jövőorientált gyakorlatai, valamint az öko-
feminista gondoskodáskritika komplex módon kapcsolja össze 
mindhárom viszonyulást. 
 
E példák különböző intenzitással, de mind hozzájárulnak ahhoz  
a szemléleti fordulathoz, melyet e disszertáció az élet mint médium 
fogalmával ír le: olyan felfogásról van szó, melyben a természet nemcsak 
megfigyelt vagy leutánzott objektum, hanem aktív, tanító, szervező, sőt 
világépítő szereplő. A mimikri fogalmi mezője ebben az össze-
függésben nemcsak elméleti háttér, hanem érzékenyítő keret is, mely 
segít felismerni, miként válnak a természet struktúrái a tervezés új 
etikájának, formanyelvének és politikájának alapjává. 
 

5.1.1. Buckminster Fuller absztrakt ökológiája 
 
A XX. század közepétől a természet nemcsak formai inspirációként, 
hanem mint absztrakt és univerzális szervezőelv jelent meg a tervezési 
gondolkodásban. Ennek egyik legkorábbi és legátfogóbb példáját 
Buckminster Fuller víziói jelentik, aki a természeti rendszerek 
működését nem esztétikai, hanem strukturális, technológiai és filozófiai 
modellként értelmezte. 
 
Fuller komplex rendszereket tervezett: a formák mögötti matemati- 
kai és energetikai törvényszerűségeket kereste. Munkásságának alap-
ját a természetes formák geometriai optimalizálása adta – példá- 
ul a szappanbuborékok és kristályszerkezetek hatékony térkitöltési 

132 Az élet mint médium



logikája, melyet a legismertebb szerkezetében, a geodéziai kupolában 
valósított meg. A kupola nemcsak formai újítás volt, hanem ökológiai 
és társadalmi utópia része: minimális anyaghasználattal maximális 
teret létrehozni, a természet törvényeit követve (Fuller 1969). 
 
A Spaceship Earth koncepciójában Fuller a földet önfenntartó, zárt 
rendszerként írja le, melynek működését tudományos és mérnöki 
racionalitással kell átlátni és támogatni. A kifejezés először az 1963-as 
Operating Manual for Spaceship Earth című előadásában jelent meg,  

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 133

Buckminster Fuller  
a dolgozószobájában. 
Black Mountain  
College, 1948.  
Fotó: Hazel Larsen Archer 



majd 1969-es könyvében fejtette ki részletesen. A Spaceship Earth nem 
csupán metafora: Fuller szerint az emberiség egyetlen űrhajó fedélzetén 
él, azaz egyetlen bolygón osztozik, és azt úgy kell működtetnie, mint 

egy precíziós gépet, melynek minden rendszere egymással összefügg, 
mely kizárólag a Napból érkező energia révén működtethető, és minden 
elemében összefüggő, dinamikus rendszerként kezelendő. Ez a meg-
közelítés nemcsak a globális ökológiai tudatosságot, hanem a felelős és 
együttműködésen alapuló tervezést is előfeltételként kezeli.  
 
Filozófiájának egyik kulcsmondata – doing more with less, azaz többet 
elérni kevesebbel – a természet strukturális hatékonyságát tekinti 
követendő modellnek. Ez az elv testesül meg geodéziai szerkezeteiben, 
mobilotthon-terveiben és járműkoncepcióiban, melyek a tér, anyag és 
energia viszonyrendszerének optimalizálására törekednek. Fuller 
számára a természet nem csupán formai inspiráció, hanem funkcionális 
és rendszerszintű tanító is. 
 
A Spaceship Earth nem pusztán elvont gondolat. 1982-ben az EPCOT 
Center megnyitásával konkrét építészeti manifesztációt is nyert: a park 
központjában emelkedő geodéziai kupola – mely vizuálisan Fuller 
szerkezeti elveit idézi – narratív élményként mutatja be az emberiség 
tudományos és technológiai fejlődését. Az EPCOT koncepcióját 
eredetileg maga Walt Disney is részben Fuller inspirációjára dolgozta 
ki, és a kísérleti prototípusváros víziója a globális ökológiai és 
technológiai szemlélet szintézisét tükrözi. Itt a Spaceship Earth már 
nemcsak filozófiai metafora, hanem oktatási és kulturális médium, 
mely a rendszerszintű tervezés társadalmi fontosságát is közvetíti 
(Marks 1960). 
 
A Dymaxion Autó (1933) a mobilitás, hatékonyság és minimális ökológiai 
lábnyom elvén alapult. A bionikus formaalkotás nem csupán az 
építészetben, hanem az ipari designban is jelentkezett. Az 1930-as 
évektől kezdődően olyan járműtervek születtek, mint Buckminster 

134 Az élet mint médium

Buckminster Fuller  
a Világkiállítási dóm 
előtt, 1967. Montreal, 

Kanada 



Fuller Dymaxion Autója, mely a természetes formák aerodinamikai 
hatékonyságát kívánta alkalmazni a közlekedésben. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 135

Buckmesiter Fuller  
és a Dymaxion Autó, 
1933. Buckminster  
Fuller-hagyaték képe 

Bruckmeister Fuller: 
Dymaxion Ház vázlata, 
1929 



A Dymaxion Ház nemcsak aerodinamikus formájával, hanem belső 
szervezőelvével is előrevetíti a természet ihlette rendszerszemléletet. 
A természetből vett analógiák (minimális anyag, maximális struktúra) 
itt nem dekorációként, hanem szervezőelvként jelennek meg. Bár a ház 
nem került sorozatgyártásba, új normát állított fel az energiahatékony, 
tömeggyártott otthon fogalmában – hasonlóan a kortárs öko- és bio-
nikus tervezési törekvésekhez (Krausse 2008). 
 
A természethez való viszony nála nem utánzás, hanem adaptív tanulás 
volt: a design science revolution – vagyis a tervezéstudományi forradalom 
jelszavával hirdette a mérnöki tudás és a biológiai struktúrák egye-
sítését. Filozófiájában a természet modell és tanár – egyfajta rend-
szerszintű mentor, melyhez az emberi konstrukcióknak igazodniuk kell. 
Ezzel Fuller a kortárs ökotechnológiai gondolkodás egyik megelő-
legezője lett (Banham 1960). 
 

5.1.2. A társadalmi és ökológiai felelősség mint 
tervezési paradigma – Papanek és McHarg 
 
A természethez való viszony újradefiniálásában kulcsszerepet 
játszottak azok az 1960–1970-es években megjelenő gondolkodók, akik 
a design társadalmi és ökológiai felelősségvállalásának kérdését 
állították középpontba. Victor Papanek Design for the Real World című 
1971-es művében radikálisan elutasította a modern design elidege-
nedett, piacvezérelt logikáját, és a tervezést olyan tevékenységként 
értelmezte, melynek elsődleges célja az emberi és ökológiai szük-
ségletek kielégítése (Papanek 1971). A design – Papanek szerint – vagy 
társadalmilag felelős, vagy értelmetlen. 
 
Hasonló szemléletet képviselt Ian McHarg is, aki 1969-es Design with 
Nature című könyvében az ökológiai tervezés alapelveit fogalmazta 
meg. McHarg úttörő módon alkalmazta a tájökológia és földhasználati 
tervezés eszközeit, és hangsúlyozta, hogy az emberi beavatkozásoknak 
a természetes rendszerek logikáját kell követniük (McHarg 1969). Az 
ökológiai adatok – talaj, vízrajz, biodiverzitás – szerinte nemcsak 
háttérinformációk, hanem a tervezési döntések alapvető rendezőelvei 
(Spirn 2000). 
 
Ez az újfajta designszemlélet nem elszigetelt törekvésekből, hanem egy 
átfogó kulturális és kritikai elmozdulásból bontakozott ki. A designra 
egyre inkább úgy tekintettek, mint társadalmi jelentéssel és felelős-
séggel bíró tevékenységre, mely képes beavatkozni a környezeti válság 
és az ipari modernitás strukturális problémáiba is. Ezt hangsúlyozza 

136 Az élet mint médium



Victor Margolin designkritikus is, aki szerint a tervezés történetileg 
meghatározott és értékalapú gyakorlat – vagyis nem pusztán tárgyak 
előállítása, hanem a társadalmi viszonyok újrarendezésének egyik 
eszköze (Margolin 2002). Ebben az értelemben az ökológiai design nem 
csupán fenntarthatósági válasz, hanem szemléleti és morális újra-
hangolás is: az emberi és természeti rendszerek közötti viszony 
újrafogalmazása. E két szerző gondolkodása jelentős hatással volt  
a társadalmi és ökológiai utópiák megfogalmazására, melyek a ter-
mészetet nemcsak modellként, hanem együttélési partnerként kezdték 
kezelni (Margolin 2002). 
 
 
5.1.3. Arturo Escobar és a pluriverzum: ontológiai  
átmenetek és a One-World World kritikája 
 
Az átmenettervezés kortárs irányai nem csupán módszertani újításokat 
jelentenek, hanem radikális szemléletváltást is sürgetnek: nem elég a 
fenntarthatóság technikai menedzselése, a változás mélyebb, ontoló-
giai szinteken zajlik. Arturo Escobar kolumbiai antropológus és dekolo-
niális gondolkodó ebben a tágabb keretben értelmezi az átmenet 
fogalmát. Ahelyett, hogy csupán jobb jövőt képzelnénk el a jelen 
rendszer határain belül, Escobar a világ felfogásának módjait – azaz 
ontológiáit – teszi kritika tárgyává. 
 
Escobar szerint a globális ökológiai és társadalmi válságok nem pusztán 
működési hibák, hanem a modernitás egyvilág világának (one-world 
world) következményei, mely univerzálisnak hirdetett racionalitáson, 
fejlődéselméleteken és a természet–kultúra dualizmusán alapul. Ez az 
uralkodó világszemlélet – melyet a gyarmatosítás, a kapitalista 
modernizáció és a globalizáció terjesztett el – elnyomja a másfajta 
világértelmezések lehetőségét. Válaszul Escobar a pluriverzum 
(pluriverse) fogalmát vezeti be, mely a sokféle, egyenrangú világ és 
valóság lehetőségét állítja középpontba. 
 
A pluriverzum eszméje egyaránt vonatkozik az ontológiai sokféleség, 
például közösségi, őslakos, nem nyugati világérzékelések és a kollektív 
cselekvés területeire is. Escobar szerint az átmenet nem egyetlen 
fenntartható jövőbe vezet, hanem sokféle, helyi tudáson és kapcsolati-
ságon alapuló világ felé. Ebben az értelemben a design nem a megol-
dások nyugati nyelvének exportját jelenti, hanem a közös világalkotás 
érzékeny, kontextusfüggő gyakorlatát. 
 
A Design Philosophy Papers 2015-ös különszámában Escobar párhuzamos 
gondolkodást képviselt a Carnegie Mellon-i Tonkinwise–Irwin–Kossoff-

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 137



féle Transition Design Frameworkhöz képest. Az általa megrajzolt modell 
három egymást metsző terület – pluriverzális tanulmányok (PVS), 
átmeneti narratívák és aktivizmusok, valamint design- és kommuni-
kációs stratégiák – szinergiájára épít. A középpontban a design mint 
ontológiai gyakorlat áll, mely képes mediálni különféle világok, tudások 
és közösségi jövőképzések között. 

 
5.1.4. Holizmus és a mindennapi élet újraszervezése 
mint átmeneti keret – Gideon Kossoff 

A fenntarthatóság elméleteiben és gyakorlataiban egyre inkább felis-
merhető az igény arra, hogy a válságkezelést ne szektorális reformként, 
hanem mély strukturális átalakulásként értelmezzük. Gideon Kossoff 
(2015) ehhez kínál egy átfogó elméleti hozzájárulást, mely nem csupán 
kritikai kiindulópontot, hanem konkrét tervezési irányokat is meg-
fogalmaz a fenntartható társadalmi átmenet számára. Az általa javasolt 
keret középpontjában a holisztikus paradigma és a mindennapi élet 
újraszervezése áll. 
 
Kossoff alaptézise szerint a globális ökológiai, társadalmi és kulturális 
krízisek – a biodiverzitás pusztulásától a társadalmi elidegenedésig – egy 
fenntarthatatlan, fragmentált társadalmi-gazdasági rendszer következ-
ményei. A korábbi zöld alternatívák – mint például Bookchin libertariánus 
municipalizmusa vagy a Natural Capitalism technokrata víziói – bár 
fontos részmozzanatokat ragadtak meg, nem kínáltak olyan integrált 
modellt, mely képes lett volna összekötni a gazdasági, politikai, kulturális 
és ökológiai dimenziókat. E hiány felismeréséből született meg Kossoff 
javaslata: egy transzdiszciplináris, részvételi és helyspecifikus keretrend-
szer, mely a mindennapi élet domíniumaira építve képes újraalkotni az 
ember és közösség kapcsolatát a természeti és társadalmi környezetével. 

138 Az élet mint médium

Arturo Escobar:  
Az ontológiai átmenetek 

három kulcsterülete: 
pluriverzális tanul-
mányok, globális és 

lokális átmeneti narra-
tívák, valamint design- 

és kommunikációs 
gyakorlatok. A metszés-

pontban az ontológiai 
design áll mint a vilá-

gok közötti mediáció 
eszköze, 2015.  

In: “Transiciones:  
A Space for Research 

and Design for 
Transitions to the 

Pluriverse.”  
Design Philosophy 
Papers 13 (1): 13–23. 

Pluri
ve

rz
á

li
s

ta
nu

lm
ányok (PVS)

Át

alakulási narratívák
és

a
ktivizmusok

D
esig

n
és

kommunikációs st
ra

té
g

iá
k

1. A pluriverzum
irányába mutató

társadalomelméleti
trendek

2. Latin-amerikai
egyetemek trendjei/

Academias otras

3. A pluriverzális
tanulmányok

    elmélete és gyakorlata
     •  Politikai ontológia

     •  Egyéb tudásformák
és saberes

1. Átmeneti narratívák 
   a globális Északon

2. Átmeneti narratívák
    a globális Délen

3. Regionális
    átmenetvizsgálatok: 
     •  A Cauca folyó völgye
     •  A csendes-óceáni
         esőerdővidék
     •  Más régiók?

1. Ontológiai design/átmeneti design

2. Társadalmi mozgalmak/közösségi design

3. Új médiumok a pluriverzumhoz



Kossoff holisztikus átmeneti kerete radikálisan szakít a technokrata 
fenntarthatósági modellekkel. A fenntarthatóság nem output, nem is 
csupán környezeti hatékonyság kérdése, hanem egy életmód- és 
világszemlélet-váltás következménye. A holizmus itt nem absztrakt 
filozófiai tétel, hanem gyakorlati irányelv, mely azt állítja: a rész és az 
egész viszonyát nem hierarchikusan, hanem relációsan kell újragon-
dolni. Ez a megközelítés Henri Bortoft brit fizikus és tudományfilozófus 
megkülönböztetésére támaszkodik az autentikus és a hamis holizmus 
között (Bortoft 1996). Míg a hamis holizmus a homogenizáló absztrak-
ciók logikájával operál, az autentikus holizmus a részek sokféleségéből 
kibomló egész dinamikáját hangsúlyozza, mely a mindennapi élet 
szintjén is megvalósulhat. 
 
A valódi átmenet kulcsa ezért Kossoff szerint nem az egyete- 
mes megoldásokban, hanem az autonóm, helyi közösségek által 
szervezett életformákban rejlik. A szükségletkielégítés belső 
kontrollja – szemben a külső, piaci vagy állami kiszervezéssel – teszi 
lehetővé, hogy a mind-ennapi élet újra szerves, egészleges struk-
túrában működjön. E struk-túrák Kossoff terminológiájában  
a domíniumok: a háztartások, szomszédságok, falvak, városok és  
régiók egymásba ágyazott, részben autonóm, részben egymásra  
utalt közösségi egységei. A domíniumok akkor válnak működő-
képessé, ha tagjaik aktívan részt vesznek saját szükségleteik ki-
elégítésében – például az élelem, az energia, a gondoskodás, az oktatás 
vagy a közlekedés területén. 
 
A domíniumok holarchikus struktúrája – Koestler fogalma nyomán – 
ökoszisztémaszerű mintázatot alkot: minden szint egész és rész 
egyszerre. Ez a megközelítés ellentéte a modernitás hierarchikus 
rendszer logikájának, mely az alsó szinteket gyakran eszközként rendeli 
alá a felsőbb szintek érdekeinek. A történeti példák – mint a pre-
indusztriális városok, falvak, vagy a Ladakh régióban megfigyelt 
együttműködési formák – azt mutatják, hogy a mindennapi élet 
domíniumai képesek voltak autonóm módon fenntartani komplex 
társadalmi viszonyokat, szoros kapcsolódással a természethez és  
a kulturális hagyományhoz. 
 
Ezzel szemben a modernitás hatására ezek a domíniumok leépültek.  
A globális gazdasági és politikai rendszerek kisajátították a szükség-
letkielégítés kontrollját, és ezzel széttördelték a mindennapi élet 
organikus szerkezetét. A háztartások fogyasztói egységekké, a falvak 
logisztikai perifériákká, a városok gazdasági csomópontokká váltak, 
miközben elveszítették közösségszervező funkcióikat. Kossoff szerint 
e domíniumok újjáépítése – nem nosztalgikus visszafordulásként, 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 139



hanem jövőorientált tervezési programként – a fenntartható 
társadalmi átmenet legfontosabb stratégiai lépése. 
 
A Kossoff-féle keret összhangban áll az átmenettervezés négy alap-
területével is: jövőkép, változáselmélet, szemléletmód és új tervezési 
módszerek. Koherens jövőképet vázol fel egy decentralizált, hálózatos, 
sokszínű társadalomról; implicit módon egy rendszerszintű változás-
elméletet kínál, mely az alulról szerveződő közösségek megerősítését 
tartja a változás elsődleges motorjának. Új designszerepeket is meg-
határoz – különösen az átmenettervezőét, aki nem megoldást importál, 
hanem a közösségi integráció facilitátora. 
 
Kossoff hozzájárulása így nem csupán egy teoretikus modell, hanem 
egy gyakorlatias iránytű is azok számára, akik a fenntarthatóságot nem 
technikai optimalizálásként, hanem az emberi élet mélyreható 
újragondolásaként értik. A holisztikus keret – mely a mindennapokban 
gyökerezik – nem egyetlen világkép vagy kultúra univerzális receptje, 
hanem olyan pluriverzális platform, mely teret ad a különböző helyi 
életformák, szükségletkielégítési módok és társadalmi szerveződések 
kibontakozásának. Ily módon Kossoff elmélete nemcsak Escobar 
pluriverzum koncepciójával, hanem a fenntartható design jövőorientált, 
kritikai hagyományaival is összhangban áll (Kossoff 2015). 
 
 
5.1.5. Átmenettervezés: kritikai jövőorientált design és 
ökológia – Tonkinwise és társai 

Az ökológiai design – ahogyan azt Papanek, McHarg vagy Margolin 
hangsúlyozták – már a XX. század második felében túlmutatott a 
tárgyalkotáson: olyan rendszerszintű és morális beavatkozásként 
kezdett működni, mely a természet és a társadalom közötti viszony 
újraformálására törekedett. A XXI. század első évtizedeiben ez a 
megközelítés tovább mélyült és összekapcsolódott a jövőorientált, 
gyakran spekulatív vagy transzformatív designgyakorlatokkal. 
 
A kortárs designgondolkodás egyik meghatározó iránya az átme-
nettervezés (transition design), mely a társadalmi rendszerek fenn-
tartható átalakulását tűzi ki célul. Ez a megközelítés nem csupán 
fenntartható tárgyak vagy szolgáltatások tervezését jelenti, hanem  
a design szerepének újraértelmezését egy mélyebb, strukturális 
változást célzó folyamatban. A legmarkánsabb elméleti alapvetéseket 
Cameron Tonkinwise fogalmazta meg, aki szerint a design nem lehet 
csupán reaktív vagy esztétikai gyakorlat – minden design jövőt tervez, 
még ha nem is tudatosan (Tonkinwise 2015). 

140 Az élet mint médium



Az átmenettervezés a design társadalmi felelősségvállalását egy hosszú 
távú, rendszerszintű gondolkodással kapcsolja össze. Az ökológiai 
válságot nem technológiai problémaként kezeli, hanem a társadalmi 
képzelet és viselkedés mintázatainak újratervezésére hív. Az öko-
szisztémákhoz való viszony radikális újragondolására van szükség: nem 
kizsákmányolható erőforrásként, hanem adaptív és együttműködő 
hálózatként kell őket értelmezni. Tonkinwise szerint a design jövője 
abban a képességben rejlik, hogy alternatív jövőképeket tegyen 
közösségileg megtapasztalhatóvá, vitakésszé, sőt: elérhetővé. 
 
Az átmenettervezés etikai kiindulópontja, hogy a jelenlegi társadalmi-
gazdasági berendezkedés fenntarthatatlan. A design szerepe éppen 
ezért nem az, hogy kozmetikázza ezt a rendszert, hanem hogy elő-
mozdítsa a paradigmaváltást – például az ökológiai érzékenység,  
a kollektív gondoskodás, vagy a szolidáris gazdaság mintáit. Ennek egyik 
alapfeltétele a képzelőerő visszaszerzése: a spekulatív, kritikai és 
transzformatív design olyan lehetséges világokat próbál megmutatni, 
melyekben az ember és természet viszonya nem uralmi, hanem 
együttműködő és gondoskodó (Irwin 2015). 
 
Az átmenettervezés túlmutat a tervezési módszertanon, kultúrkritikai 
állásfoglalás is. Reflexív módon tekint saját eszközeire, kérdésessé  
téve a design szerepét a modernitás ipari és környezeti kríziseiben.  
Ez a szemlélet illeszkedik azokhoz az ökológiai alternatívákhoz is, 
melyek már a XX. század végén próbálkoztak a természet és ember 
kapcsolatának újraformálásával – legyen szó autonóm közösségekről, 
ökoszisztéma-kísérletekről vagy alternatív média- és tudásrendszerek-
ről. Az ökológiai design újabb generációja ezeket a kezdeményezé-
seket nemcsak inspirációként, hanem kritikai kiindulópontként is 
kezeli – nemcsak a jövő elképzelésére, hanem a jelen formálására is 
eszközként tekint. 
 
Tonkinwise azonban nem kritikátlan a saját pozíciójával szemben sem. 
Több szövegében hangsúlyozza, hogy a design mint átmenetme-
nedzselés (transition management) önmagában veszélyes lehet, ha nem 
jár együtt a hatalmi viszonyok, ideológiai beágyazottságok és privilegi-
zált tudásformák folyamatos reflexiójával. Különösen fontos számára, 
hogy a design ne váljon egy technokrata elit eszközévé, mely a jó irányú 
jövőt szakértői alapon előre definiálja mások helyett. 
 
A design nem lehet pusztán opciógenerálás – írja –, hanem beágyazott, 
történetileg és kulturálisan érzékeny gyakorlat, mely számol azzal is, 
hogy bizonyos közösségeknek más jövőképei, más prioritásai lehetnek. 
Kritikai éle nemcsak a piacorientált zöld innováció irányába mutat, 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 141



hanem a designpaternalizmus és fehér (vagy innen nézve nyugati) 
megmentő-jövőkép típusú jövőgyártás ellen is. 
 
Emellett Tonkinwise – gyakran Donna Haraway, Tony Fry és John 
Thackara gondolataira támaszkodva – a törődés, karbantartás és tanult 
mintáink lebontása (care, maintenance és unlearning) fogalmain keresztül 
bővíti a design etikai horizontját. Ahelyett, hogy a design folyamatos 
újításra és növekedésre ösztönözne, a lassú, fenntartó és kontextus-
érzékeny tervezést hangsúlyozza. 
 

5.1.6. Ökofeminizmus és tervezéskritika 
 
A holisztikus és relációs szemléletmódok elméleti megerősítéséhez  
az ökofeminizmus jelentős mértékben járul hozzá, különösen a ter-
mészet, test és idő fogalmainak újraírása révén. Az ökofeminizmus 
nemcsak egy etikai és politikai irányzat, hanem a modernitás 
kettéválasztó gondolkodásának – ember és természet, szellem és test, 
férfi és nő szétválasztásának – átfogó kritikája is. Carolyn Merchant 
klasszikus elemzése szerint a tudományos forradalom korában a ter-
mészet élő anyából mechanikus, élettelen géppé alakult (Merchant 
1980). Ez a szemlélet nemcsak a természet kisajátítását, hanem a női 
testek és az érzelmi-gondoskodási munkák láthatatlanná tételét is 
magával hozta, ezzel a modern ipari racionalitás nem csupán ökológiai, 
hanem genderalapú uralmi struktúrákra is épült. 
 
Az ökofeminizmus azonban nem pusztán kritikát fogalmaz meg, 
hanem a természethez, a testhez és a gondoskodáshoz való viszony 
alternatív ontológiáit is körvonalazza. Donna Haraway munkássága – 
különösen a Staying with the Trouble (2016) – a természetet nem passzív 
háttérként, hanem relációs térként értelmezi, melyben az emberi és 
nem emberi szereplők közösen, együtt változó történetekben 
formálódnak. A testek ebben a keretben nem lezárt, individuális 
egységek, hanem mindig is másokkal való társlétezésben álló entitások: 
„nem önmagunkból leszünk, hanem másokkal válunk valakivé” – írja 
Haraway (2016). Ez a relációs gondolkodás felülírja az autonóm 
szubjektumra épülő modern tervezési logikákat, és a közös világalkotás 
nyelvét hozza be a designba. 
 
Ezzel összhangban az ökofeminizmus egyik központi etikai elve  
a gondoskodás, mely nemcsak erkölcsi elvként, hanem tervezési para-
digmaváltásként is értelmezhető. Susan Buckingham szerint a gon-
doskodás ökológiája azt jelenti, hogy a rendszerek tervezése nem  
az erőforrások maximalizálására, hanem a sérülékenység, kölcsönös 

142 Az élet mint médium



függés és fenntartás strukturális elismerésére épül (Buckingham 2004). 
Az olyan hétköznapi tevékenységek, mint a nevelés, az ápolás, a főzés 
vagy a háztartásfenntartás nem a termelő gazdaság peremén he-
lyezkednek el, hanem az élhető élet feltételeit biztosítják – mind 
emberi, mind ökológiai szinten. A gondoskodás újrafelfedezé- 
se tehát nem pusztán etikai aktus, hanem designstratégiai követel-
mény: hogyan lehet fenntartható rendszereket alkotni, melyek figye-
lembe veszik a nemcsak materiális, hanem a kapcsolati és érzelmi 
szükségleteket is. 
 
A test és természet kapcsolatának újraírása a lineáris időfogalom 
kritikáját is magával hozza. Alicia Juarrero (1999) komplexitáselméleti 
munkái arra világítanak rá, hogy az élő rendszerek nem ok-okozati 
láncban, hanem emergens, nemlineáris módon szerveződnek. Egy ilyen 
szemlélet szerint a tervezés nem előre rögzített célok felé halad, hanem 
önszervező visszacsatolások, tanulási ciklusok és helyi alkalmazkodások 
révén alakul. Ez radikálisan szembemegy a modern ipari design lineá-
ris logikájával, mely előre meghatározott problémákra szabványos meg-
oldásokat kínál. 
 
Az ökofeminizmus tehát egy alternatív designlogika alapjait rakja le: 
kapcsolati szemléletet javasol a kontroll helyett, fenntartó és gondoskodó 
rendszerekre épít a technokratikus optimalizáció helyett. Nemlineáris 
időkezelést képvisel a fejlődésnarratívák helyett. Testi, érzelmi és ökoló-
giai integritást kér számon a fragmentált működés helyett. 
 
Ez a perspektíva nem csupán kiegészíti a Kossoff-féle holisztikus 
keretet, hanem tovább is árnyalja: testibbé, érzékenyebbé, sérüléke-
nyebbé és relációsabbá teszi a fenntarthatóság fogalmát. Mindezzel 
a tervezés szerepe is újraértelmeződik: a designer nem a probléma-
megoldás mestere, hanem gondoskodásfacilitátor, relációs lények 
közötti világalkotó. 
 
 
5.2. Ökológiai médiumlaborok: építészet, technológia, 
életforma 

Az 1960-as évektől kezdve sorra jelentek meg azok a radikális 
kezdeményezések, melyek újraértelmezték a technológia, az építészet 
és a közösségi élet viszonyát az ökológiai rendszerekhez. Ezek a pro-
jektek nem csupán a fenntarthatóság technikai kérdéseit tematizálták, 
hanem azt is vizsgálták, miként válhat a természet nem passzív 
háttérré, hanem aktív médiumként és rendszerszervező logikaként az 
emberi alkotótevékenység részévé. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 143



A fejezet olyan kísérleti ökoszisztémákat és designelvű konstrukciókat 
vizsgál, melyek a természethez mint tudás- és formaadó entitáshoz 
kapcsolódnak. A Drop City geodéziai kupolái, a Biosphere 2 zárt ökológiai 
rendszere, az Earthship önellátó építészete, a permakultúra decentralizált 
mezőgazdasági stratégiái és a Low-tech Magazine infrastruktúrakritikus 
médiamodellje különféle módon, de egyazon kérdést vetik fel: hogyan 
lehet a technológiát nem uralmi pozícióból, hanem ökológiai ritmusokra 
és anyagciklusokra hangoltan működtetni? 
E példák egyszerre működnek anyagi prototípusként, tervezési kódex-
ként és kulturális állásfoglalásként. Nem reprezentálnak, hanem aktí-van 
működtetik a fenntarthatóság esztétikai és gyakorlati dimenzióit – legyen 
szó geodéziai szerkezetekről, víz- és energiakörforgásokról, regeneratív 
mezőgazdaságról vagy épp napelemmel működtetett médiaplatformról. 
 
E rendszerek egyúttal médiumelméleti laboratóriumként is értelmez-
hetők: olyan intermediális és ökoszisztémikus terek, ahol az építészet, 
a tudásmegosztás és az infrastrukturális működés nem szétválasztott 
szférák, hanem szoros anyagi és viselkedési kapcsolatban állnak  
a természettel. A bemutatott példák különböző mimetikus logiká- 
kat aktiválnak: a Drop City vagy Biosphere 2 projektjei episztemo-
mimikriként olvashatók – olyan strukturális modellekként, melyek  
a természet rendszerszerűségeit szimulálják. A permakultúra és  
az Earthship gyakorlatai inkább animamimetikus viszonyokat nyitnak 
meg, melyekben az élő környezettel való együttélés affektív, rituális  
és közösségi módon valósul meg. A Low-tech Magazine technológiai  
s energetikai önkorlátozása pedig pantomimikriként értelmezhető: 
olyan viselkedési mintát követ, mely a természet energiakorlátaira  
és időstruktúráira rezonál. 
 
E kísérleti médiumlaborok a tervezés, és az érzékelés és a társadalmi 
viselkedés új formáit is modellezik – a természethez való viszony nem 
illusztráció, hanem anyagi és elméleti együttműködés. 
 
 
Drop City: geodéziai anarchia és ellenkultúra 
 
A Drop City projekt 1965–1973 között működött az egyesült államokbeli 
Colorado államban, néhány fiatal művész és ellenkulturális gondolkodó 
kezdeményezésére. A közösség célja nem csupán az volt, hogy alternatív 
életformát hozzon létre, hanem hogy a kortárs építészeti és társadalmi 
normákat is radikálisan újragondolja. Drop City sajátos ötvözete volt  
a bázisdemokratikus közösségszervezésnek, a művészi avantgárdnak és 
a technológiai kísérletezésnek – nem utolsósorban pedig Buckminster 
Fuller elméleteinek és geodéziai kupoláinak. 

144 Az élet mint médium



 
A tagok először Fuller-féle geodézikus, majd további, zonoéder-alapú 
kupolaszerkezeteket építettek, gyakran újrahasznosított anyagokból – 
például autókarosszériákból kivágott fémlemezekből. Ezeket a 
szerkezeteket passzív napenergia-hasznosítással és alapvető ökologikus 
megoldásokkal kombinálták. A kupola így egyszerre vált funkcionális 
térszervező elvvé és társadalmi állásfoglalássá: az autonómia, az 
újrahasználat és az önellátás szimbólumává. A Drop City építészeti 
teljesítményét maga Buckminster Fuller is elismerte, amikor a közösség 
megkapta a gazdaságilag költői megoldásokért járó Dymaxion Awardot 
(Sadler 2005). 

Drop City nemcsak térbeli, hanem szemléleti laboratórium is volt.  
A természethez való viszonyuk a Fuller által hirdetett adaptív tanulást 
ötvözte a hippimozgalom organikus és spirituális világszemléletével.  
A közösség működése – ideértve az élelmiszer-termelést, a kollektív 
döntéshozatalt és a művészeti gyakorlatokat – szándékosan törekedett 
arra, hogy alternatívát kínáljon a kapitalista és ipari modernitás által 
dominált társadalmi struktúrákkal szemben. 
 
Drop City alapfilozófiája az volt, hogy a művészetet integrálja az életbe. 
A közösség performatív gyakorlatai – a happeningek, a pop-art hatása, 
valamint John Cage és Allan Kaprow munkái – közvetlen társadalmi 
reakciókat kiváltó élményeseményekben testesültek meg. A cél nem 
csupán az önellátás, hanem a kreatív, élményalapú közösségi 
önkifejezés volt. A telep így lakóhelyként, és élő művészeti térként is 
működött. Ilyen volt az 1967 nyarán Drop Cityben megrendezett The Joy 
Festival, egy alternatív közösségi happening, ahol performanszok, 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 145

Drop City 
művészkommuna. 
Colorado, USA, 1969. 
Fotó: Dennis Stock, 
Magnum Photos 



pszichedelikus zenei improvizációk, közös építkezés és szabadegyetem-
szerű beszélgetések zajlottak – a résztvevők a művészetet, az ökológiát 
és az együttélés formáit ünnepelték, a hierarchiamentesség és a radi-
kális kreativitás jegyében (Lorenz 2003). 
 
Bár Drop City néhány év alatt szétesett – részben az infrastrukturális 
hiányosságok, részben a túlzott érdeklődés és belső feszültségek miatt –, 
kulturális öröksége máig hat. A DIY-építészet, az off-grid közösségek 
és a radikális ökodesign gondolatai jelentős részben innen származnak. 
A projekt példája azt mutatja, hogy a design – még ha alulról 
szerveződő formában is – képes lehet komplex ökológiai és társadalmi 
rendszerek kritikai újragondolására. Mindezt érzékletesen mutatja be 
a Drop City című dokumentumfilm is, melyben Joan Grossman és Tom 
McCourt interjúk és archív felvételek révén rekonstruálják a közösség 
eszmei és vizuális örökségét (Grossman és McCourt 2012). 
 
 
Biosphere 2: ökoszisztéma-labor zárt rendszerben 
 
A Biosphere 2 projekt 1991-ben indult az arizonai sivatagban azzal  
a céllal, hogy a földi élet komplex ökoszisztémáját egy teljesen zárt és 
mesterséges környezetben modellezze. Az üvegburkolatú kupolarend-
szerben különböző biomokat rekonstruáltak – óceánt, esőerdőt, siva-
tagot –, emberi részvétellel és önszabályozó ökológiai működésre 
törekedve. A kísérlet célja nemcsak a túlélés, hanem tudományos 
adatok gyűjtése is volt arról, miként hozható létre önfenntartó élet zárt 
rendszerekben – akár űrbéli kolonizáció céljára, akár a földi környezeti 
válság alternatívájaként (Nelson 2018). 

146 Az élet mint médium

A Biosphere 2 épületei  
az arizonai sivatagban. 

Fotó: John Miller / AP 



A projekt gyökerei az ellenkulturális mozgalmak ökoutópiáiban 
keresendők: a Biosphere 2 egyfajta high-tech hippi kommunaként 
indult, a résztvevők nemcsak tudósok, hanem belső űrhajósok is voltak. 
Az életformájuk és viszonyaik is megfigyelés tárgyát képezték, ami 
médiában túlélőshow-szerű keretet kapott. Az első küldetés azonban 
hamar ellentmondásossá vált: oxigénhiány, szociális konfliktusok és  
az ökoszisztéma instabilitása miatt a kísérlet megszakadt. 
 
Mindazonáltal a Biosphere 2 hangsúlyozta az ökológiai tanulás és 
visszajelzés jelentőségét: azt az alapvetést, hogy az ember a természet 
részeként képes csak túlélni, ha képes értelmezni és alkalmazni annak 
komplex dinamikáját. A rendszer egyfajta laboratóriumi földként 
működött, ahol az anyag- és energiaáramlások nyomon követésével 
előrevetítették a természet digitális és technológiai újradefiniálásának 
lehetőségét. Az adatvezérelt ökológiai modellezés révén a Biosphere 2 
előfutára lett azoknak a rendszereknek, melyek a természetet 
szimulálható és optimalizálható rendszerként kezelik (Margolin 2002). 
A projektet ugyanakkor már korán erős kritikák érték: a teljes zártság 

illúziója hamar megbukott, miután külső oxigénbevitelre és technikai 
beavatkozásokra volt szükség. További vitát váltott ki az intézményi 
háttere is: az Ecotechnics vállalat és Edward Bass finanszírozói szere- 
pe mellett Steve Bannon – a későbbi alt-right ideológus – 1993-as 
ideiglenes vezetői szerepe jelentősen árnyalja a projekt alternatív 
világmodelljét. A Biosphere 2 így nemcsak ökológiai és technológiai 
laboratóriumként, hanem gazdasági és ideológiai allegóriaként is értel-
mezhető, mely megmutatja, hogyan fonódhat össze környezeti utó-
pisztika és hatalmi struktúra. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 147

A nyolc szinergista: 
Mark Van Thillo,  
Sally Silverstone,  
Mark Nelson,  
Linda Leigh,  
Taber McCallum,  
Roy Walford,  
Abigail Alling  
és Jane Poynter  
a Biosphere 2 belsejében, 
1990.  
Fotó: Peter Menzel / Neon 



A Spaceship Earth (Wolf 2020) című dokumentumfilm érzékletesen 
dolgozza fel a projekt spirituális, performatív és teátrális dimenzióit. 
Nemcsak az ökológiai gondolkodás, hanem a résztvevők identitása, 
rituáléi és kulturális víziója kerül fókuszba – így a Biosphere 2 nem 
csupán tudományos vállalkozásként, hanem rendszergondolkodási 
manifesztumként is értelmezhető. 
 
 
Earthship: önellátás a peremen 
 
Az Earthship-architecture (Földhajó-építészet) az 1970-es évek végétől 
formálódó radikális ökoépítészeti mozgalom, melyet Michael Reynolds 
indított el az új-mexikói Taos sivatagos térségében. A kezdeményezés 
célja egy olyan önellátó lakhatási forma létrehozása volt, mely nemcsak 
minimális környezeti terheléssel működik, hanem egyfajta ökológiai-
politikai ellenállásként is értelmezhető (Mohamed 2023). Az Earthshipek 
off-grid rendszerei – mint a passzív napenergia-hasznosítás, esővíz-
gyűjtés, szennyvízfeldolgozás és élelmiszer-termelés – a körforgásos 
ökológiai logikát követik, miközben a helyszínen fellelhető vagy hulla-
déknak számító anyagok – autógumik, üvegek, dobozok – újrahasz-
nosítva épülnek (King 2021). 
 
A biotecture néven ismertté vált szemléletmód nem csupán formai 
újításként jelent meg, hanem olyan életforma-kísérletként, mely a 
fogyasztói társadalom építészeti normáival és energetikai függősé-
geivel szemben egy decentralizált, autonóm és adaptív modell lehető-

ségét kínálta. Az Earthship így nemcsak építészeti objektum, ha- 
nem ökológiai entitás is, mely aktívan részt vesz a helyi anyag- és 
energiaáramlásban. A földbe félig beásott, vastag falú szerkezetek 

148 Az élet mint médium

Déli és keleti nézet egy 
G2 Global model 

Earthship passzív 
szolárházról.  

Taos, Új-Mexikó 



hőszabályozása nem gépesített rendszerekre, hanem a termikus  
tömeg elvén működő, szinte élőként viselkedő épülettestekre épül, 
melyek a természet utánzásán túllépve a beágyazottság új formáit 
modellezik (Mohamed 2023). 
 
Bár Reynolds projektjeit kezdetben a szakma elutasította, enge-
délyezési nehézségekbe ütköztek, a klímaválság, a fenntarthatósági 
diskur-zus és az ökoközösségek erősödése új relevanciát adott  
az Earthship koncepciónak. A Taos melletti Greater World Earthship 
Community például több mint száz, teljesen közműfüggetlen házból 
áll, közösségi föld-tulajdonnal és önszerveződő gazdasági rendszer-
rel (Mohamed 2023). 
 
Az utóbbi években egy új irányvonal, a Smart Earthship City víziója 
kezdett körvonalazódni, mely az Earthship koncepciót intelligens 
városi technológiákkal ötvözi. Ebben a modellben az autonóm ener-
giaellátás, a szürkevíz újrahasznosítása, az épület termikus tömege 
és a helyi élelmiszer-termelés olyan IoT-alapú rendszerekkel egészül 
ki, mint okostermosztátok, szenzoros napenergia-követés, vízminőség 
monitorozás, intelligens komposztálás és LED-alapú növényter-
mesztés (Mohamed 2023). Az Earthship-épületek így nemcsak 
reziliensek és karbonsemlegesek, hanem adaptívvá és adatalapúvá  
is válhatnak – az alacsony technológiai szemlélet találkozik a digitális 
ökointelligenciával. 
 
A modell mellett szóló érvek között szerepel az energiafüggetlenség,  
a körkörös vízhasználat, az alacsony karbonlábnyom és a közösségi 
részvétel lehetősége. Az Earthshipek a zéró közüzemi költség és a saját 
élelemtermelés révén valódi alternatívát kínálnak a klímatudatos 
lakhatás számára. Kritikusai ugyanakkor rámutatnak a helyi klímától 
való függőségre – például a párás, felhős vagy hideg éghajlaton nem 
minden rendszer működik hatékonyan –, a kivitelezés kézimunka-
igényére, valamint arra, hogy a magas belépési költség és a jog-
szabályi környezet gyakran akadályozza az engedélyeztetést (Zars 
2019; GBA 2020). Emellett a technológiai fenntartás, különösen  
a smart funkciók esetén, komoly infrastruktúra- és karbantartási 
igényt jelenthet, ami ellentmond az eredeti alacsony technológiás 
ethosznak (Mohamed 2023). 
 
A jövő szempontjából a Smart Earthship City nem univerzális 
modellként, hanem kísérleti laboratóriumként és decentralizált 
lakhatási prototípusként kínál alternatívát. A városi peremzónákban, 
szatellitikus közösségek formájában, vagy kistelepülések önellátó 
részeként reális lehetőségként jelenik meg. A természet logikájára 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 149



hangolt, de technológiailag érzékeny, modulárisan skálázható Earthship- 
városok így nem pusztán lakhatási alternatívát kínálnak, hanem a városi 
ökoszisztéma új értelmezését is (Mohamed 2023). 
 
 
Permakultúra: etikus rendszerek tervezése 
 
A permakultúra az 1970-es évektől kibontakozó ökológiai tervezési 
szemlélet, mely az emberi tevékenységeket a természet önszabályozó 
mintázataihoz igazítva igyekszik kialakítani fenntartható és etikus 
életformákat. A kifejezést Bill Mollison és David Holmgren vezették be, 
a permanent agriculture, azaz tartós mezőgazdaság és a permanent culture, 
azaz fenntartható kultúra fogalmak összevonásaként, céljuk pedig nem 
csupán alternatív mezőgazdasági módszerek megalkotása volt, hanem 
egy holisztikus társadalmi rendszer konstruálása (Mollison 1988). 
 
A permakultúra rendszerszintű gondolkodása szerint az ökoszisztémák 
összekapcsolt és együttműködő elemekből állnak, melyek mintázatai 
a társadalmi és technológiai struktúrákra is alkalmazhatók. A modell 
nemcsak gazdaságilag és környezetileg fenntartható, hanem etikai 
alapelveket is deklarál: a föld gondozása, az emberek gondozása, 
valamint a megtermelt többlet igazságos újraelosztása (Holmgren 
2002). Ezáltal a permakultúra nemcsak módszertan, hanem normatív 
vízió is egy ökologikus társadalomról. 
 
A permakultúra tervezésében az emberi élet nem független a ter-
mészeti környezettől, hanem a természet médiumán keresztül valósul 
meg: az élő rendszerek nem csupán erőforrásként, hanem társter-
vezőként jelennek meg. Ez a megközelítés túlmutat a technikai 
optimalizáción, és egy kognitív-morális kapcsolathálót feltételez  
az ember és környezete között (Ferguson és Lovell 2014). Ebben az érte-
lemben a permakultúra a biomédia tágabb értelmezési keretébe  
is illeszkedik, ahol az élet nemcsak biológiai, hanem episztemológiai 
és etikai médiumként is értelmezhető. 
 
A permakultúra gyakorlatai – mint az erdőkertek, passzív vízgaz-
dálkodás, komposztálás vagy társított növénytelepítés – nemcsak 
funkcionális utánzatok, hanem pantomimikriként is leírhatók: a ter-
mészet viselkedésének intermediális és performatív utánzásai. Az ilyen 
rendszerek nem egyszerűen másolnak valamit a természetből, hanem 
a természet logikáját közvetítik más anyaghasználati, időbeli és 
kulturális szinteken. A permakultúra így a biomediális gondolkodás egy 
materiális és viselkedésalapú aspektusát reprezentálja, ahol az élet 
maga válik tervezett médiumként olvashatóvá. 

150 Az élet mint médium



A permakultúra tehát nem csupán egy tervezési módszertan, hanem  
a természet mint médium filozófiájának gyakorlati manifesztációja:  
az élő rendszerek nem reprezentálva vannak, hanem intermediálisan 
működnek – energiát gyűjtenek, anyagokat áramoltatnak, tudást 
közvetítenek. E szemlélet hazai kontextusban is megtalálja ökológiai 
rezonanciáit: a Zsámboki Biokert vegyszermentes zöldségtermesztést 
valósít meg, illetve a természet logikájára épülő, közösségi alapú 
agroökológiai modellt is. A kert működése – közösségi napjai, oktatási 
programjai, tudásmegosztó eseményei – a permakultúra elveinek 
materiális és társadalmi szintű kiterjesztéseként értelmezhető.  
A Zsámboki Biokert így amellett, hogy egy gazdasági egység, lokális 
biomediális laboratórium, ahol az élet mint médium konkrét és fenn-
tartható struktúrákban testesül meg. 
 
 
5.2.2. Alacsony technológia, technokritika, 
újrahasznosítás és ökológiai médiarendszerek 

 
A technológiai fejlődés nemcsak eszközöket, hanem világértelmezési 
módokat is létrehoz. A biomédia kontextusában különösen fontos 
megérteni, hogy a technika nem semleges háttér, hanem aktív for-
málója az élet, az anyag és az ökológia fogalmainak. Miközben a high-
tech biotechnológiák az élet programozását és manipulálhatóságát 
helyezik előtérbe, egyre nagyobb figyelmet kapnak azok a low-tech 
irányzatok, melyek épp a technológia korlátozásán, újrahasználatán  
és decentralizált, közösségi formáin keresztül keresik az anyaghoz  
és az élőhöz fűződő alternatív viszonyokat. E technokritikai és anyag-
érzékeny gyakorlatok nemcsak a fenntarthatóság esztétikáit alakítják, 
hanem új érzékelési és etikai horizontokat is nyitnak a design, a média 
és a társadalmi ökológia számára. 
 
 
Low-tech 
 
A XX. század végén megjelenő alacsony technológiai (low-tech) 
irányzatok nem csupán műszaki minimalizmust képviselnek, ha- 
nem a technológia és természet viszonyának kritikai újragondolá- 
sát is. A decentralizált, javítható, energiahatékony rendszerek révén  
e mozgalmak – mint a Drop City, az Earthship-építészet vagy a Whole 
Earth Catalog köre – az ökológiai tudást materiális gyakorlatok- 
ba fordítják át, és az életet nem absztrakcióként, hanem mű-
ködtetendő, anyagi rendszerként értelmezik (Illich 1973; Brand 1968; 
Bihouix 2020). 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 151



A low-tech szemlélet nemcsak ökológiai alternatíva, hanem tech-
nokritikai állásfoglalás is: elutasítja a modern technológia ipari  
és piaci determináltságát, és helyette egy relációs, közösségi és fenn-
tartható ember–technika–természet viszonyt képvisel (Schumacher 
1973; Escobar 2018). A technológia itt nem semleges eszköz, hanem 
morális és ökológiai következményekkel bíró médium – ugyanúgy, 
ahogy a biomédia kontextusában az élet is médiumként artikulálódik 
(Parikka 2010; Haraway 2016). 
 
A Low-tech Magazine napenergiával működtetett weboldala jól 
példázza, hogyan válhat a médium maga az üzenetté: az alacsony 
erőforrásigény itt nem csupán technikai korlátozás vagy archaizáló 
design, hanem tudatos ökológiai állásfoglalás. A honlap szándékosan 

egyszerű vizuális világa – monokróm képek, statikus oldalstruktúra, 
minimális JavaScript – a digitális túlfogyasztás kritikájaként is ér- 
telmezhető. A weboldal csak akkor érhető el, ha a spanyolorszá- 
gi szervereket működtető napelemek elegendő energiát termel- 
nek: így a látogató közvetlenül szembesül az infrastruktúra sérü-
lékenységével és a technológiai fogyasztás környezeti határaival.  
A Low-tech Magazine tehát nemcsak tartalmában, hanem mű-
ködésmódjában is azt demon-strálja, hogy a médium maga válhat 
kritikává – nem reprezentálja, ha-nem performálja az ökológiai 
elköteleződést. 

152 Az élet mint médium

A Low Tech Magazine 
napelemmel 

működtetett minimál 
weboldala



Javításkultúra és újrahasznosítás mint ökológiai designelv 
 
Az alacsony technológiás gondolkodás nem választható el az újra-
használat és javíthatóság gyakorlataitól, melyek a hulladékot nem 
eldobandó végpontként, hanem potenciális anyagbankként kezelik.  
A javításkultúra (repair culture) és az újrafelhasználáson alapuló tervezés 
(reuse design) etikai alapelve szerint minden tárgyban benne rejlik  
a meghosszabbított élettartam lehetősége – ez a szemléletmód nem-
csak az anyaghoz való viszonyt, hanem a technológiához és az időhöz 
való hozzáállást is újrarendezi (Jackson 2014; Gabrys 2013). 
 
A XXI. század elejére számos mozgalom jelent meg, melyek az újra-
hasznosítás és önépítés köré szerveződtek, a kreatív újrafelhasználás 
takarékossági és politikai gesztusaként is értelmezve. Ilyenek például  
a Precious Plastic közösségi műhelyei, ahol háztartási műanyagokból 
nyílt forráskódú eszközökkel készítenek új tárgyakat, vagy a Repair Café 
hálózat, mely világszerte kínál teret a közösségi javításra. Ezek a moz-
galmak a technológia fekete dobozát próbálják visszanyitni: a pro-
fesszionalizált technikai tudást visszajuttatni a laikus kezekbe, és ezzel 
demokratizálni az anyag feletti kontrollt (Kera 2014). 
 
Az újrahasznosító design sok esetben intermediális gyakorlattá is válik: 
az újrahasznosított tárgyak azon túl, hogy fizikailag megújulnak, 
kulturálisan és esztétikailag is újrapozicionálódnak. A junk-art, a trash-
design vagy az upcycling amellett, hogy stílusjegyek és egyben kritikai 
újraírásai a fogyasztói normáknak. 
 
Ezek a mozgalmak technológiai alternatívát kínálnak és társadalmi 
ökoszisztémákat is építenek, ahol a tudásmegosztás, a közös tanulás és 
a materiális környezettel való felelős kapcsolat alapelvvé válik. Az anyag 
itt hordozó és interfész lesz ember és természet között – egy olyan 
médium, melyen keresztül újra lehet gondolni a javítás, fenntartás és 
gondoskodás gyakorlatait. 
 
 
5.2.4. Whole Earth Catalog: ökoszisztémák a hálózaton 

Stewart Brand 1968-ban indította útjára a Whole Earth Catalog (Teljes 
földkatalógus) című kiadványt, mely a technológiai eszközöket és  
az ellenkulturális ideológiát egyesítette egy közösségi tudásplatform 
formájában. A katalógus nem csupán egy válogatott eszköztár volt, 
hanem a Drop Cityhez és más kísérleti közösségekhez kapcsolódó 
ideológiai és gyakorlati háttéranyagként is szolgált. Az Access to Tools 
(Eszközökhöz való hozzáférés lehetősége) jelszóval Brand egy olyan 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 153



világképet propagált, mely a decentralizált információmegosztásra, 
önrendelkezésre és az ökológiai-technológiai tudatosságra épült. 

A Whole Earth Catalog nem a fogyasztás ösztönzését, hanem az auto-
nóm, önszerveződő közösségek kialakítását célozta. A katalógus válo-
gatott eszközökön és tudáselemeken keresztül segítette az olvasókat 
abban, hogy önálló döntéseket hozzanak életmódjukról, technológiai 
választásaikról és közösségi szerveződéseikről. Ahogy Steve Jobs 
fogalmazott: „Google volt papíron, a Google előtt.” 
 
Brand közvetlen kapcsolatot ápolt Buckminster Fullerrel és Marshall 
McLuhannal, akikhez hasonlóan ő is a rendszerszintű gondolkodás  
és az ökológiai hálózatok felől közelített a modern technológiához.  
A Whole Earth Catalog médiummá, sőt életformává vált: egyfajta 
preinternet ökológiai hálózattá, mely az élő rendszerek, a technológia 
és az emberi kreativitás szinergiáit hangsúlyozta (Turner 2006). 
 
A katalógus kulturális jelentőségét jól példázza Brand híres kampánya, 
melynek során a NASA-tól követelte egy teljes földet ábrázoló űrfelvétel 
nyilvánosságra hozatalát: „Miért nem láttunk még egyetlen fényképet 
sem az egész Földről?” – hangzott a kiáltvány. Ez a vizuális gesztus 
hozzájárult a teljesföld-szemlélet (Whole Earth perspective) néven ismert 
újfajta bolygószintű tudatosság kialakulásához, mely a földet törékeny, 
összefüggő rendszerként jelenítette meg – szimbolikus és politikai 
szinten egyaránt. 
 
Brand későbbi kezdeményezései tovább vitték e gondolkodás örök-
ségét. A Long Now Foundation (1996), a WELL (az egyik első online 

154 Az élet mint médium

A Whole Earth Catalog 
hátsó borítója, 1968



közösségi tér), a Global Business Network és az All Species Foundation 
egyaránt a hosszú távú civilizációs gondolkodás, az evolúciós nézőpont 
és a környezeti felelősségvállalás kultúráját igyekezett megerősíteni.  
A Long Now projekt legismertebb manifesztuma a tízezer évig működő, 
hegybe épített mechanikus óra, mely a jövő idő horizontjának radikális 
kitágítását szimbolizálja (Brand 2001). 
 
A kétezres évektől Brand a vitatott, de jelentőségteljes ökopragmatista 
álláspont képviselőjévé vált. Elfogadta olyan technológiák, mint a GMO 
vagy az atomenergia alkalmazását is, melyek szerinte hozzájárulhatnak 
a globális környezeti válság enyhítéséhez – így szembemenve a hagyo-
mányos zöld közösségek állaspontjával. A Brandről készült 2022-es 
könyv és riportfilm, a Whole Earth: The Many Lives of Stewart Brand, 
szintén ezt az intellektuális ívet és kulturális hatást dokumentálja:  
a természet, a technológia és a társadalmi kísérletezés egymásba 
fonódó rendszerei alkotják az életmű lényegét (Markoff 2022). 
 
 
5.3. Ökoművészet és taktikai beavatkozások 

Az ökológiai rendszerekhez való művészi viszonyulás az elmúlt 
évtizedekben radikális átrendeződésen ment keresztül: míg a koráb-
bi fejezetek az ökológiai gondolkodás építészeti és tervezési ma-
nifesztációit vizsgálták, most olyan művészeti gyakorlatokra fordítjuk 
a figyelmet, melyek az ökológiai rendszereket nem pusztán ábrázolt 
témaként, hanem művészeti médiumként, társalkotóként és kri- 
tikai diskurzus tárgyaként kezelik. E megközelítések túlmutat- 
nak a hagyományos ökoművészet kategóriáján: egy intermediális,  
rendszerérzékeny és poszthumán érzékenységű gondolkodás felé  
nyitnak, melyben a természet nem a reprezentáció passzív tár- 
gya, hanem társadalmi, politikai és technológiai viszonyrendsze- 
rek aktív formálója. 
 
A bemutatott művészi pozíciók – Agnes Denes konceptuális öko-
szisztéma-művészete, a Critical Art Ensemble technokritikai és 
bioaktivista beavatkozásai, valamint Tomás Saraceno és Olafur Eliasson 
érzéki ökológiái – eltérő időszakokat fednek le, és így jól kirajzolják  
az ökomediális szemlélet fokozatos térnyerését. Agnes Denes már az 
1970-es évektől dolgozik olyan projekteken, melyek a természetet élő, 
térbeli és időbeli rendszerként integrálják a műalkotásba. A CAE  
a 1990-es évek végétől a globális biopolitikai kontroll és az ökológiai 
tudás hatalmi dinamikáit teszi láthatóvá, míg Saraceno és Eliasson  
a 2010-es évektől kezdve az érzékelés és az atmoszferikus tér médiu-
main keresztül fogalmazzák újra az ember–természet relációt. Saraceno 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 155



például planetáris hálózati struktúrákkal dolgozik, míg Eliasson 
atmoszferikus installációi a kollektív test és klímaélmény új formáit 
teszik érzékelhetővé. 
 
E gyakorlatok nemcsak a természethez fűződő viszonyt tematizálják, 
hanem magát a médiumhasználatot is újradefiniálják. A természet 
nem reprezentációs tartalomként, hanem kritikai, intermediális és 
performatív eszközként működik. A művészet nem ábrázol, hanem 
beavatkozik; nem tükröz, hanem társalkot. Az ökológiai rendszerek 
médiumként való értelmezése révén új elméleti és esztétikai nyelv 
születik, melyben az élővilág viselkedése, ideje és anyagisága az 
alkotás szerves részévé válik. E viszonyulás újragondolja a természet 
és művészet kapcsolatát: a természet nem tárgy, hanem médium és 
aktor, mely saját viszonyrendszereivel és anyagciklusaival formálja  
a művészi folyamatot. 
 
Az ökoművészeti médiumhasználat ebben az értelmezésben nem 
statikus, hanem rendszerérzékeny és viselkedő: olyan ideiglenes 
szerveződések jönnek létre, melyek ökológiai ciklusokban működnek 
és performatív módon reagálnak környezetükre. A művészeti praxis 
pedig nem csupán esztétikai gesztus, hanem etikai és politikai 
beavatkozásként is értelmezhető – egy olyan aktusként, mely az élő 
környezettel való együttélés lehetőségeit ábrázolja, és egyúttal 
érzékelhetővé is teszi. A következő alfejezetek olyan alkotói attitűdöket 
mutatnak be, melyek az ökológiai rendszereket nemcsak inspirációként, 
hanem mediális és kritikai társszereplőként értelmezik – egy olyan 
művészeti nyelv felé mozdulva el, mely nemcsak új természetfogalmat, 
hanem új médium- és művészetfogalmat is javasol. 
 
Ezek a művészeti pozíciók nem egyetlen mimikriformát testesítenek 
meg, hanem dinamikusan mozgó, egymást átható mimetikus logikák 
szerint működnek. A természet egyszerre jelenik meg tudásforrásként, 
affektív társként és rendszerszintű relációs hálóként. A Critical Art 
Ensemble beavatkozásai például az episztemomimikri értelmében 
működnek: a biopolitikai kontroll rendszereinek feltérképezése és az 
ökológiai tudás hatalmi szerkezetének kritikája révén. Olafur Eliasson 
atmoszferikus installációi animamimikriként értelmezhetők, melyek 
az érzékelésen és kollektív testélményen keresztül alakítják a ter-
mészethez fűződő viszonyt. Tomás Saraceno planetáris hálózatai és 
Agnes Denes ökoszisztémikus projektjei pedig pantomimikri- 
ként működnek: nem másolatokat hoznak létre, hanem ökológiai 
viszonyrendszerekre hangolódnak rá, azok belső logikái alapján szer-
veződnek. Az ökológiai művészet médiumhasználata tehát nem- 
csak technikai vagy esztétikai gesztus, hanem mimetikus etika is:  

156 Az élet mint médium



a természethez való viszony újraszervezése az anyag, az érzékelés  
és a társadalmi képzelet szintjén egyaránt. 
 
 
5.3.1. Agnes Denes és az ökoszisztéma-művészet –  
természet alkotótárs 

Az előzőekben tárgyalt ökológiai prototípusok és tervezési rendszerek 
után az ökoművészet azon formáit vizsgáljuk, melyek a természetet 
nemcsak inspirációként vagy működési modellként, hanem koncep-
tuális és intermediális médiumként alkalmazzák. Agnes Denes mun-
kássága e kettő között helyezkedik el: projektjei egyszerre építenek 
rendszerszintű ökológiai gondolkodásra és a művészet kritikai, jövő-
orientált diskurzusára. 
 
Agnes Denes, magyar származású, de az Egyesült Államokban élő  
és dolgozó képzőművész a konceptuális művészet egyik úttörője,  
akinek munkái a környezeti gondolkodást tematizálják és mediá- 
lisan és térbelileg is újraszervezik. Művészete különösen erős példája 
annak, hogyan válhat az ökológiai rendszer társszereplővé a művészeti 
folyamatban. 
 
Leghíresebb munkája, az 1982-ben növesztett Wheatfield – A Confrontation 
(Búzamező – Egy konfrontáció) egyfajta ökológiai gesztusként 
értelmezhető: a művész kétholdnyi búzát ültetett New York pénzügyi 
negyedének közepén, a World Trade Center árnyékában. A projekt  

az ökológiai és városi tér radikális átértelmezése, illetve a globális 
élelmiszerrendszer, a földhasználat és a gazdasági érték fogalmai- 
nak kritikai újratárgyalása. A búzatábla itt nem metafora, konkrét  

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 157

Agnes Denes: 
Wheatfield –  
A Confrontation, 1982



ökoszisztéma, mely életciklusán keresztül új időbeli és anyagi viszo-
nyokat hozott létre a városi szövetben. 
 
Denes munkája a biomédiális gondolkodás szempontjából is jelentős: 
a természet nem mint reprezentációs tartalom, intermediális 
együttműködő. A Wheatfield egyszerre működött élő rendszerként, 

társadalmi beavatkozásként és elméleti állásfoglalásként – egy olyan 
nyelven, melyben az élet maga a közlés médiuma. A projekt így 
anyagciklusokon, ökológiai kölcsönhatásokon és időbeli folyamatokon 
keresztül performatívan is működött. 
 
Agnes Denes további munkái – mint a Tree Mountain – A Living Time 
Capsule (A fák hegye – egy élő időkapszula), ahol 1992 és 1996 közt tízezer 
fát ültettek el egy spirális földtájműben Finnországban – még inkább 
hangsúlyozzák az időbeliség és a regeneratív folyamatok szerepét. Denes 
itt már nemcsak városi beavatkozásokban gondolkodik, hanem a plane-
táris ökoszisztémák hosszú távú megtervezésében, ahol az emberi alko-
tás és a természetes növekedés egymásba ágyazott rendszert hoz létre. 
 
Denes munkássága tehát az ökológiai művészet azon irányzatát 
képviseli, ahol a természet a médium és üzenet egyaránt – s ahol  
a művészet nem reprezentálja, hanem együttműködve formálja  
a környezeti valóságot. Denes projektjei azon túl, hogy esztétikai vagy 
konceptuális ökoművészet, olyan intermediális ökoszisztémák, melyek 
mímelik és működtetik is az ökológiai rendszert. Ez tipikus példája  
a pantomimikri alkalmazásának a művészetben, különösen annak 
szim-bolikus, és biopolitikai vetületeiben is. 

158 Az élet mint médium

Agnes Denes:  
Tree Mountain –  

A Living Time Capsule,  
1992–1996.  

Ylöjärvi, Finnország



5.3.2. Critical Art Ensemble – technokritikai  
és ökoaktivista művészet 

A Critical Art Ensemble (CAE) az 1990-es évektől működő művész-
kollektíva, mely a technológia, hatalom és ökológia összefüggéseit 
vizsgálja, gyakran performatív és kritikai eszközökkel. Munkáik ötvözik 
a biohackinget, a médiaaktivizmust és a kritikai pedagógiát – azzal  
a céllal, hogy láthatóvá tegyék azokat a rejtett infrastruktúrákat  
és hatalmi mechanizmusokat, melyek az ökológiai és biopolitikai kont-
rollt működtetik. 
 
Kiemelt projektjük például a Free Range Grain (2003), melyben mobil 
laboratóriumot állítottak fel, és GM-növényeket vizsgáltak szuper-
marketek termékeiben – ezzel nemcsak a biotechnológiai átláthatóság 
hiányára hívták fel a figyelmet, hanem a tudomány mint hatalmi 
médium kérdésességére is. A CAE munkái nem reprezentálnak, hanem 
interveniálnak: az ökológiai krízist nem statikus tárgyként, hanem 
politikai küzdőtérként értelmezik. 
 
A CAE példája jól illeszkedik az ökológiai médiumkritika tágabb 
keretébe: technológia, természet és társadalom határterületein 
működnek, miközben olyan művészi gyakorlatokat dolgoznak ki, 
melyek közvetlen társadalmi hatást céloznak. A CAE performatív 
beavatkozásai rendszerkritikai aktusok is: a természet feletti kontrollt 
gyakorló rendszerek működése ábrázolható és megkérdőjelezhető.  
A Free Range Grain projekt például a tudományos diskurzus és a labo-
ratóriumi vizsgálat eszközeit játssza el, hogy megkérdőjelezze azok 
társadalmi függetlenségét és transzparenciáját. Ezáltal a CAE gyakor-
lata a taktikai médiumhasználat példája, mely az ökológiai rendszernek 
nemcsak témájává, hanem médiumává válik. 
 
 
5.3.3. Érzéki ökológiák – természet mint atmoszferikus 
médium 

Tomás Saraceno – érzéki ökológiák és a pókháló mint médium 
 
Tomás Saraceno argentin képzőművész munkássága az ökológia, 
asztrofizika, kvantummechanika, biológia és művészet határtereit 
kutatja, gyakran interdiszciplináris együttműködésekben. Projektjei 
azokat a komplex rendszereket állítják fókuszba, melyek az emberi 
érzékelés határain kívül működnek, mégis alapvetően alakítják a föld 
ökológiai és légköri állapotait – ilyenek például a pókhálók, a por,  
a vibráció vagy a levegő áramlása (Hennessy 2022). Saraceno művészete 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 159



Bruno Latour értelmezésében egyfajta vizuális filozófiai kísérlet, mely 
képes újragondolni a hálózatok és atmoszferikus burkok viszonyát  
a globalizáció elvont fogalma helyett egy érzéki, kapcsolati és fizikai 
térérzékelés révén (Latour 2011). 

Saraceno célja, hogy új érzékelési módszereken keresztül közelebb  
hozza a közönséghez ezeket a nem emberi ügynököket. Több installá-
ciója hanggá alakítja a pókok által generált rezgéseket, vizualizálja  

160 Az élet mint médium

Tomas Saraceno:  
Hybrid Webs.  

Palais de Tokyo, 2018. 
Fotó: Blaumann Edit



a levegőszennyezést, vagy meteorológiai adatokat és planetáris 
kapcsolatokat tesz hallhatóvá és láthatóvá. Ebben a megközelí- 
tésben a pókháló nemcsak anyagként, hanem interaktív és szemio-
tikai médiumként jelenik meg: egy olyan kapcsolódási struktúraként, 
mely rezgéseken keresztül kommunikációt, kollektív működést és 
érzékelést közvetít. 
 
Kiemelkedő projektje a Hybrid Webs sorozat (2010–2018), melyben 
különböző társas és magányosan élő pókfajokat helyez el egy kont-
rollált, háromdimenziós térbe. A fajok egymásra hatásával hibrid 
hálószövetek jönnek létre, melyek nemcsak biológiai, hanem térbeli és 
ökológiai kísérletekként is értelmezhetők. A pókhálók ebben az értel-
mezésben az állatok érzékszervi és kognitív rendszerének kiterjesztései: 
lakhely, hangszer, adatközlő felület, melyek érzékenyen reagálnak  
a környezet mikrováltozásaira. A projektek során a pókok együtt szövik 
a tereket, saját koreográfiájuk és szociális viselkedésük alapján, ezáltal 
a háló maga válik a kollektív élő lét és együttélés metaforájává (Studio 
Tomás Saraceno 2025). 
 
A projekt fontos etikai implikációkkal is bír, hiszen az együttmű- 
ködés nem emberi résztvevői szerzőként jelennek meg, nevük  
az alkotás címében is feltűnik, a térbe telepítésük pedig nem kény-
szerítő, hanem meghíváson alapuló aktus. A Hybrid Webs sorozat  
így nemcsak a pók-félék lenyűgöző világát mutatja meg, hanem  
egy újfajta, több mint emberi (more-than-human) viszonyulás- 
mód lehetőségét is felvillantja – egy olyan művészeti gyakorlatot, 
mely az interszubjektív tér helyett egy fajok közötti ökológiai etikát 
céloz meg. Ez a megközelítés illeszkedik a kortárs poszthumán 
gondolkodás azon irányához, mely az emberi érzékelést és ügy-
nökséget a nem emberi létezőkkel való kapcsolat-rendszerek része-
ként vizsgálja (Braidotti 2013; Tsing et al. 2017). Saraceno mun- 
kásságában ez a szemléletmód abban is tetten érhető, hogy az 
esztétikai tapasztalat már nem kizárólag az emberi észlelés hori-
zontján belül értelmeződik, hanem egyfajta etikai állásfoglalásként 
is, mely figyelembe veszi az ökológiai rendszerek láthatatlan, de 
alapvető résztvevőit is. 
 
Saraceno művészetében az emberközpontúság lebontása válik 
hangsúlyossá, mely az érzékelés és a világban való részvétel újra-
gondolására ösztönöz. Ebben a szemléletben az esztétika nem 
pusztán vizuális élmény, hanem etikai pozícióvá is válik: arra irányítja 
a figyelmet, hogy a világ értelmezésekor az emberi szempontok 
mellett figyelembe kell venni a környezet sokféle, gyakran rejtett, 
mégis ható szereplőit is. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 161



Atmoszferikus érzékelés és kollektív test – Olafur Eliasson 
 
Olafur Eliasson dán–izlandi képzőművész installációi az érzékelésen 
alapuló környezeti tudatosságot állítják középpontba. Munkái – például 
a híres The Weather Project (2003) vagy a Beauty (1993) – a fény, a levegő, 
a pára és a hőmérséklet médiumait használják fel arra, hogy átélhetővé 
tegyék az atmoszferikus és planetáris folyamatokat. Eliasson praxisá-
ban az érzéki tapasztalat nem pusztán esztétikai, hanem ökológiai és 
episztemológiai jelentőséggel bír: a percepció módosítása az ökológiai 
viszonyulás újragondolásának eszközeként működik. Művei így az inter-
diszciplináris környzeti bölcsésszet irányzat kritikai kereteibe illesz-
kednek, miközben a nézők testi jelenlétét is aktivizálják, performatív 
tapasztalattá alakítva a környezethez fűződő viszonyt. 
 
The Weather Project (2003) című ikonikus installációja hasonlóan  
a kollektív érzékelés és az ökológiai tudatosság kapcsolatát vizsgálja.  
A londoni Tate Modern Turbine Halljában létrehozott mesterséges nap, 
köd és fénykompozíció atmoszferikus térként működött, melyben a 
látogatók fizikailag is részt vettek: a plafonra szerelt tükör a testek 
jelenlétét és a művi természet visszfényét egyszerre mutatta. Eliasson 
célja nem a természet illúziójának megteremtése volt, hanem annak 
performatív, társadalmilag konstruált és érzékelésen keresztül tapint-
hatóvá tett újradefiniálása. A klíma itt nem környezeti háttér, hanem 
affektív közeg, mely újfajta kollektív testtudatot aktivál (Bishop 2005). 
 
Mindkét művész gyakorlatában közös, hogy a természet nem külső 
reprezentációként, hanem érzékelési és etikai relációként jelenik meg 
– mediális közegekként, melyek kapcsolatot létesítenek ember és 
több mint emberi világok között. Saraceno pókhálói és Eliasson 
mesterséges napja olyan újfajta érzékelési architektúrák, melyek nem 
csupán látványként működnek, hanem ökológiai viszonyulások 
médiumaiként. 
 
 
5.4. A természet mint modell – bionika, biomimikri 

A XX. század közepétől a természetformák és élő rendszerek ta-
nulmányozása új fordulatot vett: míg a korábbi biomorfizmus esztétikai 
és intuitív válaszokat adott a természetes alakzatokra, a bionika és 
biomimikri már rendszerszintű, tudományos alapú megközelítésként 
jelent meg. A természet immár nem csupán formakincs, hanem 
funkcionális és szerkezeti modell is: az adaptáció, hatékonyság, opti-
malizáció és önszabályozás logikája vált a tervezői gondolkodás kiin-
dulópontjává (Vincent et al. 2006; Gruber 2011). 

162 Az élet mint médium



A biomimetika kifejezés születése az 1950-es évekre nyúlik vissza, amikor 
az amerikai fizikus és mérnök Otto Schmitt idegsejtek működését 
vizsgálva egy újfajta elektronikus áramkört dolgozott ki. A Schmitt-
triggerként ismert kapcsolás a tintahal idegrendszerének működését 
utánozta, és alapvető fontosságúvá vált az analóg elektronikában. Schmitt 
ennek kapcsán alkotta meg a biomimetics fogalmát, mely akkor még 
elsősorban biológiai rendszerek mérnöki utánzására utalt – különösen az 
idegi, izom- és érzékszervi működések technológiai rekonstrukciójára. 
 
Ez a korai, biofizikai orientációjú biomimikri megalapozta a későbbi 
bionikai fejlesztéseket, és fontos előzménye volt a természetalapú 
design komplexebb, ökológiai és esztétikai fordulatainak is. 
 
A bionika kifejezést Jack E. Steele használta először 1958-ban. A szó a bio-
lógia és mérnöki tudásrendszerek kapcsolatára utal, és eredetileg az élő 
rendszerek működési elveinek technikai alkalmazását jelölte, különösen 
a haditechnika és robotika területén (Steele 1960). A biomimetika 
kifejezést hivatalosan az amerikai légierő kutatóla-boratóriuma vezette 
be 1991-ben. Később a biomimikri Janine Benyus 1997-es könyve révén vált 
népszerűvé a design- és fenntarthatósági gondolkodásban, mely a ter-

mészet mint tanár, modell és mérce eszméjét hangsúlyozta – kiterjesztve 
a bionika mérnöki fókuszát az anyagtudományra, ökológiára, építészetre 
és társadalmi rendsze-rekre is. Ezek a terminusok gyakran keverednek, 
eltérő súlypontokat helyeznek a formai, funkcionális vagy rendszerszintű 
tanulásra (Benyus 1997; Vincent et al. 2006). 
 
E szemléletbeli elmozdulás azóta is újabb és újabb tervezési ágakat szült. 
A természetalapú struktúrák mérnöki adaptációja, az algoritmikus, 
bioalapú tervezési eljárások, valamint a természetes folyamatokat és 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 163

A különböző fogalmak –   
mint a bionika, 
biomimetika, 
biomimikri  
és ökodesign – részben 
eltérő tudományos 
hagyományokból 
erednek, de egy közös 
ernyőfogalom,  
a bioinspiráció alá 
sorolhatók.  
A kapcsolatok és 
átfedések jól láthatók  
az ábrán, amely szerint 
a bionika inkább  
a mérnöki és robotikai 
alkalmazásokhoz áll 
közel, míg a biomimikri 
és az ökodesign inkább 
az ökológiai és 
fenntarthatósági 
megközelítéseket 
integrálja

  B
io

n
ik

a
                                  

     
    

  B
io

m
im

ik
ri

R
ob

ot
ik

a

Ö
kod

esign

Bioinspiráció

Biomimetika



ökoszisztémákat utánzó rendszerek egyre inkább meghatározzák  
a kortárs design és építészet biomorf stratégiáit. Ez a fordulat nemcsak 
technikai, hanem ontológiai jellegű is: a természet már nem külső 
referencia, hanem aktív, strukturális és viselkedési modell – vagyis  
a tervezés nem egyszerűen ábrázol, hanem együttműködik az élő 
formákkal és rendszerekkel. 
 
A tépőzár feltalálása a bioinspirált design egyik legismertebb korai 
példája. 1941-ben a svájci mérnök, George de Mestral egy erdei séta 
során vette észre, hogy ruhájába és kutyája szőrébe apróbojtorjánok 
kapaszkodtak bele. Mikroszkóp alatt megvizsgálva a növény termését, 
azt találta, hogy az apró kampók szerkezete lehetővé teszi az anyag-
rostokba való erős kapaszkodást. E mechanikai elv alapján dolgozta ki 
a kampó–hurok típusú zárószerkezetet, melyet ma tépőzárként isme-
rünk. Ez az eset kiváló példája annak, hogyan válhat egy ökológiai 
megfigyelés mérnöki és ipari újítássá, és hogyan válhat egy élőlény 
adaptív megoldása technológiai innováció forrásává. 
 
 
5.4.1. A bionikus struktúrák mérnöki  
és építészeti úttörői 

A bionika építészeti alkalmazása nem pusztán formai utánzás, ha- 
nem a természet szerkezeti és működési elveinek mérnöki interpre-
tációja is. A XX. század második felében kibontakozó szemléletváltás 
során az építészek és mérnökök egyre inkább a biológiai rendszerek 
viselkedéséből, energia használatával és strukturális logikájából 
merítettek. E bionikus gondolkodás célja, túllépve az esztétikai hatáson, 
az anyaghasz-nálat, energiahatékonyság és szerkezeti adaptivitás 
optimalizálása volt. A következő alfejezetek e fordulat meghatáro- 
zó alakjait és példáit vizsgálják, Frei Ottótól a kortárs bionikai mér- 
nöki innovációkig. 
 
 
Frei Otto és a biológiai struktúrák építészete 
 
A bionika építészeti alkalmazása már az 1960–1970-es években 
megkezdődött. A XX. század második felében Frei Otto radikálisan  
új, természetalapú építészeti gondolkodást dolgozott ki, mely a tech-
nikai, filozófiai és társadalmi szempontokat egyaránt integrálta. Nem 
a monumentalitás, hanem a szerkezeti hatékonyság és a környezeti 
érzékenység vezette: Otto az építészetet a biológiai és természeti 
rendszerek tanulmányozásából származó formák és elvek alkalma-
zásaként értelmezte (Nerdinger 2005). 

164 Az élet mint médium



Fiatalon, a második világháború végén hadifogságba esett, ahol saját 
kezűleg épített sátrakat a minimális erőforrásokból – ez a tapaszta- 
lat döntően hatott filozófiájára és építészetére (Meissner et al. 2017).  

A háború utáni ínséges időkben a könnyűszerkezetes, rugalmas és adaptív 
építészet szükségszerűség is volt: Otto munkája így nem csupán elméleti, 
hanem egyszerre egzisztenciális válasz a gazdasági kényszerre és a rigid 
építészeti nyelvtől, a modernitás dogmáitól való elszakadás vágyára. 
 
Miközben Európában a modern várostervezés fő áramát a CIAM 
(Congrès Internationaux d’Architecture Moderne) által képviselt tömeg-
építési és standardizálási logika határozza meg, Otto az egyedi, adaptív 
és ökologikus szervezőelvek felé fordul. 1958-ban tagja a GEAM (Groupe 
d’études d’architecture mobile) megalapítóinak, mely a városi terek 
személyre szabhatóságát és a biológiai struktúrák adaptív logikáit állítja 
középpontba (Escher 2016). 
 
1961-ben Otto Gerhard Helmcke biológussal megalapítja a Berlini 
Műszaki Egyetemen a Biologie und Bauen (Biológia és építés) nevű 
interdiszciplináris kutatócsoportot. A biológiai struktúrák tanulmá-
nyozása – például növényi szövetek, pókhálók vagy sejtfalak – a ter-
mészetes optimalizálás elvein keresztül új építészeti megoldásokat 
inspirál. Otto szerint ezek a természet által megtalált formák a szer-
kezeti hatékonyság mintái (Burkhardt 2016). 
Ebből a gondolkodásból nő ki a felfújt, pneumatikus membrán 
szerkezetek iránti érdeklődés. Ezek az elemek levegőnyomás révén 
tartják meg alakjukat, így kifejezetten könnyűek, rugalmasak és 
ökológiai szempontból is hatékonyak. Ilyen elveken alapul az 1971-es 
Arctic City Envelope koncepció is, mely szélsőséges klímákra fejlesztett, 
zárt városi burkot vizionál (Fabricius 2016). 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 165

Frei Otto:  
Német pavilon az 1967-es 
világkiállításon.  
Montreal, Kanada 



 
Otto egyik legismertebb és legemblematikusabb projektje a montreali 
világkiállításra (Expo ’67) készült német pavilon, mely egy rugalmas 
kábelrács és feszes membrán kombinációjaként valósul meg. A légies, 
áttört forma a hagyományos zártság helyett nyitottságot és könnyed-
séget sugall – strukturálisan és filozófiailag is (Glaeser 1972). 
 
Öröksége nem csak az épületekben él tovább. Az Eden Project (2000), 
mely Michael Pawlyn és Nicholas Grimshaw közreműködésével jött 
létre, szintén Otto inspirációit viszi tovább: a buborékszerű kupolák, 
moduláris szerkesztés és geodéziai logika a természet struktúráit 
szimuláló élő rendszerként működik (Goldsmith 2016). 

Utolsó nagyobb munkája az 1980-as Madárház a Hellabrunni Állat-
kertben, ahol egy acélhálós, áttetsző szerkezet alatt az emberi és nem 
emberi élővilág közötti határ minimálisra csökken. A kupola szerkezeti 
rendszere – nyomásban dolgozó rudak és húzott acélháló – az öko-
logikus és etikus térhasználat példája (Murphy 2020). 
 
Frei Otto építészete nem a természeti formák stilizált másolata, hanem 
a természet működésének mély megértésén alapuló strukturális nyelv – 
olyan vízió, melyben az épített környezet nem idegen test, hanem a 
környezettel együtt lélegző rendszer. 
 
 
Természeti morfológiák: Speck, Calatrava és a bionikus szemlélet 
 
A természetből származtatott szerkezeti mintázatok kutatása nem 
korlátozódott az organikus esztétikára: egyre inkább a struktúra és 

166 Az élet mint médium

Grimshaw Architects  
és Arup: Eden Project, 

2001. Cornwall,  
England 



működés felől vált inspirálóvá. A természeti rendszerek – növényi 
sejtszerkezetek, állati testformák, rovarok építkezési logikái – funk-
cionális és hatékony megoldásokat kínáltak az építészet és mérnöki 
tervezés számára. 
 
Thomas Speck és munkatársai a Journal of Bionic Engineering hasábjain 
mutatták be, hogyan vezethet a növényi szárak és szöveti struktúrák 
elemzése új típusú, önhordó és adaptív tartószerkezetekhez. A növényi 
geometriák – például az oszlopként működő szárak belső szerkezete – 
dinamikus terhelési viszonyokhoz igazodó funkcionális formákat 
inspirálnak (Speck és Speck 2008). 
 
Hasonló törekvések jellemzik Santiago Calatrava munkásságát is, aki a 
mérnöki és építészeti szemléletet a biomechanikai formák inspi-
rációjával ötvözte. Az olyan szerkezetei, mint a Lyon-Saint-Exupéry 
repülőtér vagy a Turning Torso, a csontváz, izomzat és élő testek dina-
mikáját absztrahálják szerkezeti formává – a statikai logika és biológiai 
morfológia találkozásaként. Calatrava szerkezeteiben a bionika nem 
csupán technikai, hanem vizuális és szimbolikus médiumként is meg-
jelenik – különösen azokban a projektekben, melyekben a csontvázak, 
izmok és ízületi rendszerek mozgásdinamikája válik strukturális elvvé 
(Jodidio 2013). 
 
A növény- és állatvilág formai leképezése az ipari designban is meg-
jelent. Az El Tiburon Roadster (1962) – vagyis a – Henry Covington ter-
vezésében a cápa áramvonalas testformáját követi. Az ilyen járművek 
nem csupán esztétikai szempontból utánozzák a vízi élőlények forma-
világát: a cápa testének légellenállást csökkentő geometriája konkrét 
mérnöki előnyt is biztosít. A biomorf aerodinamika így a funkcionalitás 
és esztétika bionikus egységeként jelenik meg. 
 
A természet működésének komplex mechanizmusai nemcsak formai 
inspirációként szolgáltak, hanem egész rendszerek szervezésére is 
mintát adtak. Az Eastgate Centre (Harare és Pearce 1996) például  
a termeszek passzív hűtési rendszerét alkalmazza a városi klíma-
szabályozásban – ventilátor és klímaberendezés nélkül. A természetes 
szellőzés mint építészeti stratégia itt nem metaforikus, hanem 
alkalmazott bionika. 
 
Ezek a bionikus kezdeményezések nem csupán formai analógiákat 
alkalmaztak, hanem előkészítették azokat a digitális és algoritmikus 
eszközökkel támogatott biomimetikus tervezési irányokat, melyek  
a XXI. században új távlatokat nyitottak a természeti struktúrák 
mérnöki és designértelmezésében. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 167



Ezek a bionikus kezdeményezések nem csupán formai analógiákat 
alkalmaztak, hanem előkészítették azokat a digitális és algoritmikus 
eszközökkel támogatott biomimetikus tervezési irányokat, melyek  
a XXI. században új távlatokat nyitottak a természeti struktúrák 
mérnöki és designértelmezésében. Petra Gruber szerint ez a fordulat 
nemcsak formai és technikai, hanem ontológiai is: az építészet az élet 
formáiból tanul – nemcsak esztétikai inspirációként, hanem struktúra-
alkotó és környezeti interakcióként (Gruber 2011). 
 
 
Funkcionális bionika – energia-, anyag- és rendszerhatékonyság 
 
Az Eastgate Centre (1996, Harare, Zimbabwe, építész: Mick Pearce, 
mérnöki partner: Arup Engineers) az első olyan kereskedelmi épület, 
melyet a termeszvárak természetes hőszabályozása inspirált. A helyi 
Macrotermes michaelseni termeszek hűtési rendszere három alapelvre 
épül: a természetes szellőzésre, a hőtárolásra és a porózus anyagok 
nedvességszabályozó képességére. Ezt komplex járatrendszerrel 
valósítják meg, mely a levegő irányított áramlását biztosítja, míg  
az agyagszerkezet a nappali hőt éjszaka sugározza vissza – biztosítva  
a stabil belső klímát (Abdullah et al. 2018). 
 
Pearce ezt az elvet alkalmazta az Eastgate Centre tervezésében: a tömör 
falak hőtárolóként működnek, a vertikálisan tagolt szellőzőrendszer 
pedig természetes huzathatással biztosítja a levegő cseréjét. Az ered-
mény egy tízemeletes irodaépület, mely légkondicionálás nélkül is 

168 Az élet mint médium

Henry Covington:  
El Tiburon Roadster, 

„The Shark”, 1962 



képes hőkomfortot nyújtani a trópusi éghajlat alatt, az energiafel-
használás töredékével. 
 
A projektet gyakran idézi Michael Pawlyn, a Biomimicry in Architecture 
című alapmű szerzője, aki szerint az Eastgate a működésbeli biomimikri 
egyik legjobb példája. Pawlyn hangsúlyozza, hogy a természet nem 
formákat, hanem működési logikákat kínál inspirációként: a bionikus 
építészet célja nem a másolás, hanem az élő rendszerekhez hasonló 
hatékonyság, adaptivitás és integrált működés elérése. Az Eastgate nem 
utánozza a termeszvár alakját, hanem annak funkcionális elveit 
alkalmazza építészeti szinten. 
 
Az élő rendszerek működésének adaptálása itt nemcsak technológiai 
újítás, hanem ökológiai és gazdasági racionalitás is. Az Eastgate Centre 
ezért a bionikus építészet egyik mérföldköve: olyan passzív klímastra-
tégiákat alkalmaz, melyek előrevetítik a fenntartható és regeneratív 
építészet jövőjét. 

Ahogy Pawlyn fogalmaz: „úgy tekinthetünk a természetre, mint egy 
katalógusra, melyben a termékek egy 3,8 milliárd éves kutatási-fejlesz-
tési időszak eredményei. Tekintve ezt a befektetési szintet, van értelme 
hasznosítani eredményeit” (Pawlyn 2010). Ez a szemlélet nemcsak 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 169

Eastgate. 
 Harare,  
Zimbabwe, 1996 



építészeti, hanem ipari formatervezési kontextusban is megjelenik. 
Guillian Graves formatervező és Michka Melo biomérnök így alkotta 
meg a Nautile vízforralót. A cél egy olyan háztartási tárgy létrehozása 
volt, mely minimális környezeti hatással működik – a biomimikri tehát 
itt is energia- és rendszerhatékonysági stratégiává válik. A vízforraló 

tervezésében több élőlény adaptív stratégiája találkozik. A spirálisan 
tagolt belső tér a nautilusz csigahéjára emlékeztet, és lehetővé teszi  
a víz egyenletes felfűtését, miközben hosszabb ideig tartja melegen. 
 A tukán csőrének összetett hőszabályozó rendszere a kiöntő rész 
kialakításában köszön vissza, mely optimalizálja a gőz áramlását  
és minimalizálja a hőveszteséget. A jegesmedve üreges szőrszálai- 
ból inspirálódott hőszigetelési elv segít bent tartani a meleget, míg  
a termeszvárak járatrendszere a passzív légáramlás révén járul hozzá 
az energiahatékony működéshez. A természetes rendszerek ilyen típu-
sú kombinációja teszi a vízforralót példaértékű bionikus design-
objektummá (Collet 2021). 
 
Hasonló elven működött a sporttechnológia egyik legismertebb 
áttörése is: a Speedo Fastskin úszódressz, melyet a cápabőr mikrosz-
kopikus pikkelyeinek (dermális dentikulák) áramlást csökkentő 
szerkezete ihletett. Ezek a természetes struktúrák a víz áramlását 
irányítva és a turbulenciát csökkentve segítik a cápák gyors úszá- 
sát. A ruhák felszínét ennek mintájára nanoszerkezetű bordázattal  
látták el, mely a vízellenállást jelentősen csökkentette, különösen  
nagy sebességnél. 

170 Az élet mint médium

Guillian Graves 
és Michka Melo:  

Nautile vízforraló,  
2015 



A 2008-as pekingi olimpián ezekben a dresszekben induló sportolók 
uralták a mezőnyt: 25 világrekord született, és a döntők jelentős részét 
Fastskin-ruhás versenyzők nyerték. A technológia annyira hatékony-
nak bizonyult, hogy a FINA 2010-ben szabálymódosítással tiltotta be 
az ilyen típusú, teljes testet fedő poliuretán ruhákat, maximálva  

az engedélyezett anyagokat és a fedett testfelület mértékét. A cápa 
bőrének működéselvét adaptáló öltözék így nemcsak a bionika 
gyakorlati alkalmazásának példája, hanem a sport és technológia 
közötti határ újragondolásának esete is (Han et al. 2016). 
 
 
5.4.2. Bioinspirált parametrikus design 

A természetes mintázatokra épülő formaalkotás a XXI. században új 
eszközökkel gazdagodott: a számítógépes szimuláció, a parametrikus 
modellezés és az algoritmikus tervezés lehetővé tette a komplex 
bionikus rendszerek valósághű leképezését. A digitális eszközök nem 
csupán a formagenerálást támogatják, hanem lehetőséget kínálnak  
a természetes struktúrák viselkedésének elemzésére és építészeti 
transzformációjára is. 
 
A parametrikus tervezés olyan formaalkotási módszer, melyben  
a formát nem manuálisan, hanem szabályrendszerek és algoritmusok 
irányítják. Az ilyen tervezési folyamat során a térbeli geometriát  
és anyagi viselkedést szabályozó paramétereket (például gravitá- 
ció, terhelés, napfény iránya, növekedési mintázat stb.) digitálisan 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 171

Cápabőr  
mikroszkóp alatt 



határozzák meg. A tervező nem magát a végső formát rajzolja meg, 
hanem egy olyan logikai rendszert hoz létre, mely képes önállóan 
generálni és módosítani a formákat a paraméterek változtatásával. 
 
Ez a megközelítés lehetővé teszi, hogy az építészeti struktúrák a ter-
mészetes rendszerekhez hasonlóan rugalmasan reagáljanak környezeti 
változókra – például az energiaáramlásra, a hőmérsékletre vagy  
az anyagi erőhatásokra. A parametrikus design tehát nemcsak formai 
eszköz, hanem egyfajta tervezési intelligencia, mely a természet 
komplex adaptív viselkedését igyekszik leképezni és újraértelmezni  
az építészet nyelvén (Gruber 2011; Menges 2012). 
 
Erre kínál emblematikus példát a Pekingi Nemzeti Stadion – közismert 
nevén a Bird’s Nest (2008)–, melyet Herzog és De Meuron tervezett Aj 
Vejvej művészi közreműködésével. A stadion formája a madárfészek 
struktúráját idézi, azonban a látszólag véletlenszerű acélrácsos 
szerkezet mögött parametrikusan tervezett térháló áll, mely a terhelés- 
és átláthatósági viszonyokat optimalizálja. A struktúra így nem csupán 
vizuális metafora, hanem egy digitálisan modellezett, természeti 
logikákat követő szerkezeti rendszer, mely a madárfészkek komplex és 
adaptív hálós szerkezetét idézi vissza – algoritmikusan újragondolt 
formában. (Gruber 2011). 
 
 
5.4.3. A biomimetika kettős politikai olvasata 

A bionika és biomimikri politikailag és episztemológiailag is terhelt 
pozíció. A természet mint modell két ellentétes értelmezési mezőben 
jelenik meg, melyek eltérő designstratégiákat és egyúttal eltérő 
világképeket is képviselnek. Az egyik az instrumentalizáló és tech-
nokratikus irány, e megközelítésben a természet, az élet egy meg-
fejthető kóddá, mérnöki algoritmussá vagy optimalizálható rendszerré 
redukálódik. A cél a hatékonyság, a kontroll és a hasznosítás. A termé-
szet itt adattá alakított készletként vagy szellemi tulajdonként jelenik 
meg – ahogyan azt a bioszabadalmak, ipari hasznosítások vagy öko-
kapitalista projektek mutatják. Ez a paradigma a természetet erő-
forrásként kezeli, melyből technológiai és piaci előnyök kovácsolha- 
tók. Idesorolható a tépőzár vagy a szuperhatékony cápaúszódressz.  
Ez a nézőpont erősen kapcsolódik a modernitás technokrata és racio-
nalizáló hagyományához, ahol a természet esztétikai forrásból tudo-
mányos adatbázissá válik. 
 
A másik megközelítés egy kritikus és reflexív ökológiai attitűd, mely 
nem a természet instrumentális kihasználására, hanem annak 

172 Az élet mint médium



megértésére és tiszteletére törekszik. Itt a biomimetika nem pusztán 
másol, hanem tanulni próbál a természet működéséből – az uralás 
helyett követni kívánja annak elveit. A tervezés etikai horizontja túllép 
a hatékonyságon az alkalmazkodás és felelősség irányába. E szemlélet 
szerint a természet több mint nyers adatmező vagy modellgyűjtemény: 
elismeri annak komplexitását, ökológiai összefüggéseit, illetve etikai 
példaként tekint rá. A Janine Benyus-féle hármas alapján a természet 
itt modell, mérce és mentor – nem eszköz, hanem tanító. Frei Otto, 
Buckminster Fuller munkássága vagy a Drop City tekinthető jó példának 
erre a szemléletre. 
 
A két paradigma közötti különbség nemcsak tervezési megfonto-
lásokban, hanem mélyebb világnézeti és ontológiai szinteken is meg-
mutatkozik. Az első irányzat gyakran a technonaturalizmus csapdájába 
esik: a természetet digitálisan leképezhető és szimulálható rend-
szerként értelmezi, mely algoritmikus logikával rekonstruálható vagy 
felülírható. Ez az ökológia mint szimulatív mátrixfelfogás erősen jelen 
van a kortárs bioinformatikában és biodesignban – ahogyan azt Jussi 
Parikka is elemzi, az ökológiai gondolkodás és a számítástechnikai 
szimuláció összefonódása újfajta természetfogalmat termel (Parikka 
2010). Az ilyen irányzatokban a biomimetika gyakran nem a termé-
szetből, hanem a természet szimulált képmásából tanul, így az öko-
lógiai reprezentáció esztétikai vagy mérnöki eljárássá redukálódik. 
 
Ezért elengedhetetlen a biomimetika politikai és episztemológiai 
olvasatainak reflexív értelmezése: hogy a természet ne váljon sem 
pusztán instrumentális modellé, sem ökológiai szimulákrummá, 
hanem megőrizhesse komplexitását, ellenállását és autonómiáját  
a designdiskurzuson belül is. 
 
 
5.5. Építészet és biofildesign: test, érzékelés, környezet 

A biofilikus design a természethez való ősi vonzódás élményéből indul 
ki, s célja, hogy ezt az ösztönös kapcsolatot az épített környezetbe is 
visszavezesse. Nem pusztán növényzettel borított felületekről vagy 
dekoratív zöldhomlokzatokról van szó, hanem a természetes elemek 
és rendszerek integrációjáról az emberi érzékelés és közérzet javítása 
érdekében. A biofilikus design alapja, hogy a természet közelsége 
csökkenti a stresszt, javítja a mentális egészséget, serkenti a figyel-
met és fokozza a jóllétet – azaz pszichofiziológiai hatással van a test-
re és tudatra (Kellert, Heerwagen és Mador 2008). Az ilyen terek nem- 
csak funkcionálisak, hanem érzelmi és érzéki viszonyokat is újra-
teremtenek. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 173



E kritikai keretben különösen fontos, hogy a biofilikus tervezés ne váljon 
puszta látványelemmé vagy öko-marketinstratégiává. A zöldfelületek 
építészeti integrálása önmagában nem garantál sem környezeti 
fenntarthatóságot, sem pszichoszomatikus hatékonyságot, ha a termé-
szethez való viszony csupán stilizált metaforákra korlátozódik. A biofília 
tehát nem pusztán esztétikai kérdés, hanem etikai és ökológiai kihívás 
is, mely a test, az érzékelés és a környezet újrarendezését igényli 
(Pallasmaa 2005). 
 
Erre mutat példát a Bosco Verticale (Boeri Studio, Milánó, 2014), mely 
 a biofilikus városi beavatkozások egyik legismertebb alakzata. A két 
toronyépület homlokzatán több mint kilencszáz fa és húszezer 
különböző növény kapott helyet, melyek nemcsak esztétikai funkcióval 
bírnak, hanem mikroklimatikus szabályozásra, a levegőminőség 
javítására és a városi biodiverzitás visszatelepítésére is alkalmasak.  
A projekt nem pusztán zöldhomlokzatként értelmezhető, hanem olyan 
életforma-kísérletként, mely az urbánus létezés és a természetes 
környezet közötti határt igyekszik elmosni. 

A Bosco Verticale ugyanakkor – sok hasonló projekthez hasonlóan – 
elsősorban egyfajta elit ökoesztétika reprezentációjává vált. Bár 
kétségkívül figyelemfelkeltő és környezetpszichológiai szempontból is 
jelentős, egyes kritikusai szerint csupán szimbolikus gesztus, mely nem 
oldja meg sem a társadalmi egyenlőtlenségeket, sem a városi öko-
szisztémák mélyebb problémáit. A természet ebben a kontextusban 
könnyen a vágyott státusz, nem pedig a közösségi újraszervezés 
médiumává válik. 
 
Ezzel szemben a Kampung Admiralty (WOHA Architects, Szingapúr, 
2018) egy integrált, vertikális ökoszisztéma, ahol a biofília nem csupán 
látványelem, hanem városi stratégia. A lakóépület, egészségügyi 
központ, piac, közösségi kert és nyilvános zöldterület egyetlen rétegzett 

174 Az élet mint médium

Boeri Studio:  
Bosco Verticale, Milánó, 

2014. In: Arch20 



rendszerben szerveződik, ahol az építészet nem elválasztja, hanem 
összehangolja az emberi szükségleteket és az ökológiai folyamatokat. 
Az épület mikroklimatikus tervezése, vízvisszaforgatása és növényta-
karója valóban hozzájárul a városi hőszigethatás csökkentéséhez, 
miközben a természetet mint élő infrastruktúrát értelmezi újra. 
 
A biofilikus építészet kortárs kritikája szerint a természetes elemek 
beemelése gyakran inkább esztétikai szimulákrummá válik, mint valódi 
ökológiai beavatkozássá – különösen, ha hiányzik a rendszerszintű 
gondolkodás, az anyagciklusokra, energiamérlegre és társadalmi 
hozzáférésre is kiterjedő tervezés. A fenntarthatóság itt nem mérhető 
csupán a növények számában vagy a látványosság mértékében. A jövő 
biofilikus építészete ezért nem a természet visszahozását, hanem  
a természethez való viszony újraértelmezését tűzi ki célul: nem nosz-
talgikus imitációt, hanem kritikai ökológiai térszervezést. 

A biofilikus design célja a természethez való érzéki és mentális viszony 
újrarendezése – nem a természet technikai működésének leképezése 
révén, hanem annak jelentéshordozó jelenlétének megidézésével. Henry 
Dicks pantomimikri-fogalma ebben a kontextusban arra utal, hogy a 
design nem az élő rendszerek működését adaptálja, hanem a természet 
kulturálisan megformált utánzását hozza létre: atmoszferikus, szimboli-
kus és emocionális karakterét idézi meg (Dicks 2023). A pantomimikri 
így nem funkcionális, hanem reprezentatív mimézis, melynek célja nem 
a kontroll, hanem a kapcsolatteremtés. 
 
 
5.6. Természetalapú megoldások – a természet mint infrastruktúra 
 
A biofilikus design érzékelési és pszichológiai dimenziójától eltérően a 
természetalapú megoldások (nature-based solutions; NbS) megközelítése 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 175

Arper – Bettina Bolten 
kutatása,  
Europa Design 

Tu

dományos
biofi

likusdesig
nB
io

fí
li

a

A biofília

hipotézise

Környezeti

pszichometria

A természet

hatásai

Környezeti

pszichológiai

elméletek

Mi állítja

helyre

a figyelmet?

Mi csökkenti

a stresszt?

Hogyan

mérhetjük

a figyelem-

helyreállítást?

Hogyan

mérhetjük

a stressz-

csökkenést?

Figyelem

(fascináció)

Érzékelt

regeneráció

A természet

önkéntelen

figyelmet

vált ki

Figyelem-

helyreállítási

elmélet

Kapcsolódás 
Stressz-

csökkenés

A természet

kiegyensúlyozza

az autonóm

idegrendszert

Stressz-

csökkentési

elmélet



a természetet mint működő, funkcionális rendszert integrálja az épí-
tészetbe és az urbanisztikába. Az NbS a természeti folyamatok és 
ökoszisztémák technikai alkalmazásával próbál választ adni olyan 
komplex kihívásokra, mint a városi hőszigethatás, a légszennyezés,  
az árvízvédelem vagy a biodiverzitás csökkenése. Az Európai Bizottság 
meghatározása szerint a természetalapú megoldások olyan beavat-
kozások, melyek „természetes vagy módosított ökoszisztémákra 
támaszkodva kínálnak hatékony, adaptív és fenntartható válaszokat 
társadalmi kihívásokra” (European Commission 2021). 
 
Az NbS szemlélete túlmutat a természet látványelemként való 
használatán: a cél nem a természet behozatala, hanem olyan 
rendszerek kialakítása, ahol az ökológiai funkciók szervesen épülnek be 
az infrastruktúrába. Ilyen például a zöldtetők, esőkertek, városi erdők 
vagy természetalapú vízelvezető rendszerek (Sustainable Urban Drainage 
Systems; SUDS), melyek egyszerre működnek ökológiai és műszaki 
elemként (Cohen-Shacham et al. 2016). A természet itt nem pusztán 
inspiráció, hanem strukturális és performatív szereplő. 
 
A sikeres NbS-projektek egyik kiemelkedő példája a Superkilen Park 
(BIG + Topotek1 + Superflex, Koppenhága, 2012), mely nemcsak egy zöld 
közteret hozott létre, hanem társadalmi integrációs és klímavédelmi 
célokat is megvalósított. A projekt helyspecifikus növényzetet, 
vízmegtartó rendszereket és közösségi használatú zöldfelületeket 
alkalmaz, hozzájárulva a hőmérséklet-csökkentéshez, a csapadékvíz-
kezeléshez és a társadalmi kohézióhoz (Kabisch et al. 2017). Egy másik 
példa a Madrid Río revitalizációs projektje, ahol a város alá süllyesztett 
autópálya helyén egy lineáris park és vízalapú zöld infrastruktúra jött 
létre, visszaállítva a Manzanares folyó ökológiai és rekreációs szerepét. 
 
Míg a biofilikus design elsősorban az egyéni jóllétre és érzékelésre 
összpontosít, az NbS kollektív és rendszerszintű megközelítést 
alkalmaz. Nem a természethez való emocionális viszonyt hangsúlyozza, 
hanem annak operatív, regeneratív és adaptív képességeit emeli be  
a tervezésbe (Frantzeskaki et al. 2019). Ugyanakkor a természetalapú 
megoldások koncepciója sem mentes a kritikától: a természetet gyak- 
ran technokratikus eszközzé redukálja, ahol az ökológiai rendszerek ér- 
téke pusztán funkcionalitásukban mérhető (McPhearson, Kabisch és 
Frantzeskaki 2023). A kék-zöld infrastruktúra racionalizálása elhomá-
lyosíthatja a természet kiszámíthatatlanságát, anyagi ellenállását és 
kulturális jelentéstartalmait. 
 
A biofilikus design és az NbS között így nem csupán esztétikai, hanem 
filozófiai és politikai különbségek húzódnak. Míg az előbbi az érzékelés 

176 Az élet mint médium



és atmoszféra szintjén teremti újra a természet közelségét, addig az 
utóbbi azt rendszerszinten próbálja beilleszteni a városi ökoszisztémák 
működésébe. A valóban fenntartható és érzékeny építészeti gyakorlatok 
szempontjából mindkét megközelítés csak akkor lehet érvényes, ha 
nem szimulakrumként vagy instrumentális eszközként, hanem a 
természet komplexitásának és másik voltának tiszteletben tartásával 
épül be a tervezési folyamatba. 
 

A természetalapú megoldások (NbS) a természetet mint operatív, 
rendszerszintű infrastruktúrát integrálják az építészetbe és a városi 
környezetbe. Henry Dicks elméletének fényében ez a megközelítés  
a biomimikri funkcionális és ökológiai típusához áll közel: a természet 
nem kulturális médiumként, hanem mérnöki modellként, strukturális és 
adaptív rendszerként jelenik meg. A cél nem a természet jelentéseinek 
vagy atmoszférájának megidézése, hanem annak élő rendszerekből 
tanult működésmintázatainak technikai alkalmazása. A természet itt 
nem idézett, hanem implementált; nem kapcsolati, hanem performatív 
szereplő, mely a tervezés operatív logikájába illeszkedik. 
 
 
5.7. A természet mint alapanyag – bioalapú design 

Az anyaghasználat kérdése mára központi szerepet tölt be a fenn-
tartható design, az anyagtudomány és az ökológiai építészet diskur-
zusaiban. A bioalapú anyagfejlesztés, a lebomló kompozitok, a növényi 
eredetű textíliák és a körkörös gazdasági modellre épülő terve- 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 177

Biofília és 
természetalapú 
megoldások 
összehasonlítása 
mimetikus  
szempontból 

Szempont Biofília Természetalapú 
megoldások

Biomimetikai típus Pantomimikri 
(kulturális mimézis)

Strukturális/ 
ökológiai mimikri

Természet szerepe Jelentéshordozó 
érzéki kapcsolat

Funkcionális 
modell, 

ökorendszer

Cél
Érzelmi, 

pszichikus 
közelség

Ökológiai 
teljesítmény, 

adaptív rendszer

Tervezési logika
Atmoszféra, 
szimbolikus 
rezonancia

Infrastruktúra, 
rendszerszintű 

integráció

Kritikai kihívás
Esztétikai 

szimulákrum,elit 
ökoesztétika

Technokratikus  
redukció, 

ökoracionalizmus



zési rendszerek egyre fontosabb szereplőivé válnak a kortárs design 
innovációs mezőnyének. Ugyanakkor e fejezet nem ezekkel a törekvé- 
sekkel foglalkozik. 
 
Nem célom a természetes anyagok műszaki vagy mérnöki szempontú 
elemzése, sem az, hogy az ökotudatos anyaghasználat stratégiáit sorol-
jam fel. A természet mint alapanyag kérdése itt nem funkcionális, hanem 
kritikai, kulturális és érzéki dimenzióban jelenik meg. Azt vizsgálom, 
hogyan alakul át a természethez való viszony az anyagokon keresztül –  
milyen új narratívák, tapasztalati horizontok és etikai kérdésfelvetések 
jelennek meg azokban az alkotói gyakorlatokban, melyek érzékenyen és 
konceptuálisan közelítenek a természetes anyagokhoz. Az itt tárgyalt 
példák – Julia Lohmann és Zsofia Kollar munkái – nem a természet funk-
cionális hasznosításáról szólnak, hanem annak kérdéséről, hogy mi számít 
egyáltalán anyagnak, természetesnek, elfogadhatónak vagy láthatónak. 
 
Julia Lohmann tervező és kutató munkássága a tengerből származó 
barnamoszatok (Laminaria) vizuális, anyagi és ökológiai lehetőségeit 
vizsgálja (Lohmann 2013). A Department of Seaweed című, 2013-ban 
alapított laboratóriumában az alga nemcsak mint biológiai nyersanyag 
jelenik meg, hanem mint társ, anyagtárs és diszkurzív szereplő. 

Lohmann szisztematikusan dolgozik azon, hogy a tengeri növények 
érzékeny anyagként való kezelését beemelje a designkutatás és 
anyagfejlesztés fogalmi keretébe (Lohmann et al. 2020). 
 
 
Az alga a szemléletében nem esztétikai különlegesség vagy deko- 
ratív újítás, hanem kulturálisan marginalizált, ökológiailag radikális 

178 Az élet mint médium

Julia Lohmann:  
Tengerialga-pavilon. 

Nature—Cooper Hewitt 
Design Triennial, 

Davos World Economic 
Forum, 2020.  

Fotó: Christian 
Clavadetscher / WEF 



alternatíva, mely képes újraírni a természethez való viszonyt. Az instal-
lációk, tárgyak és performatív műhelyek célja nem pusztán a formálás, 
hanem egy újfajta, anyagközpontú etikai érzékenység előmozdítása. 
 
Kollár Zsófia textiltervező a Human Material Loop nevű projektjében egy 
másik irányból közelít a természet alapanyagkénti újraértelmezéséhez. 
Az emberi hajból készített fonal és textil nem biotechnológiai spekuláció 
vagy jövőkutatási vízió, hanem egy létező, iparilag megvalósítható 
alternatíva – mely ugyanakkor súlyos társadalmi, kulturális és pszicholó-

giai kérdéseket vet fel (Kollar 2022). A haj mint alapanyag az emberi test 
természetének kitüntetett, mégis ambivalens darabja: életjel és hulladék, 
identitáshordozó és szennyeződés egyszerre. Kollar projektje nemcsak a 
textilipari pazarlásra reagál, hanem az anyaghoz való viszony társadalmi 
tabuit is tematizálja (Kollar és Veldhoen 2023). A haj a design nyelvén 
keresztül új státuszba kerül: nem taszító maradvány, hanem egy kollektív 
biológiai háló része, mely újrakeretezi az emberi test természetességét. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 179

Kollár Zsófia:  
Trash is just raw  
material in  
the wrong place.  
Fotó: Human Material 
Loop Instagram 



Lohmann és Kollár munkái egymás mellé helyezve különösen éle- 
sen mutatják meg, milyen eltérő stratégiák alapján kérdőjelezhető 
meg a természetes alapanyag designban betöltött hagyományos 
szerepe. Míg Lohmann egy nem domesztikált, tengeri növényt emel 
be a tervezésbe, Kollar a legszemélyesebb emberi nyersanyagot,  
a testből leváló hajat. Mindketten a természet mint érzékeny, élő és 
jelentéshordozó anyag fogalmát hangsúlyozzák – nem a funkció, 
hanem az etikai, kulturális és ökológiai viszonyrendszerek felől (Mal-
pass 2017; Ginsberg et al. 2014). E gyakorlatok nemcsak új anyagokkal 
dolgoznak, hanem új anyag viszonyokat konstruálnak – melyek 
képesek átrendezni azt is, amit természetesnek, emberinek vagy 
anyaginak gondolunk (Tonuk 2021; Myers 2022). Ezek a munkák nem 
a természet működésének technikai leképezéséből indulnak ki, 
hanem annak kulturális, affektív és episztemológiai jelentésrétegeit 
aktiválják. Értelmezhetők az episztemomimikri és animamimikri 
kritikai fogalmain keresztül, melyek a természet utánzását nem funk-
cionális adaptációként, hanem az élő anyaggal való kapcsolatteremtő, 
tudásképző és érzéki együttműködésként írják le. 
 
 
5.8. A természet mint partner – növesztéses biodesign 

A biodesign egyik alapvető szemléleti fordulata abban rejlik, hogy  
a természetet nem modellként vagy erőforrásként, hanem társalkotó 
entitásként értelmezi. Ez a poszthumán érzékenységű elmozdulás 
nemcsak technológiai, hanem ontológiai és etikai átrendeződést is 
jelent: az élő rendszerek nem passzív háttérként vagy dekoratív 
elemként jelennek meg, hanem önálló szerveződések, melyek időben, 
anyagban és viszonyrendszerekben vesznek részt a tervezés folyama-
tában (Blaumann 2021). A kérdés többé nem az, hogyan lehet a termé-
szetet leképezni vagy imitálni, hanem az, hogyan lehet vele együtt- 
működni, és hagyni, hogy formáljon. 
 
E viszony új fogalmi kerete lehet a szimbiomimikri, mely a mimézis 
olyan kiterjesztett formájaként értelmezhető, mely nem pusztán 
utánzásra, hanem együttélésre, együtt növekedésre és anyagi inter-
akciókra épül. Ellentétben a pantomimikrivel vagy biomimikrivel,  
ahol a természet formáinak vagy működésének leképezése történik 
(Dicks 2021), a szim-biomimikri regeneratív, ökológiai és időbeli köl-
csönhatásként működik. A tervező szerepe ebben a keretben nem  
a kontrollt gyakorló mérnök, hanem sokkal inkább gondozó, kurátor 
vagy kertész – olyan figura, aki figyelembe veszi a növekedés és 
bomlás biológiai ciklusait, és lehetővé teszi az anyag autonóm 
kibontakozását (Myers 2018). 

180 Az élet mint médium



A növesztéses biodesign egyik kulcsfogalma az elevenség (livingness), 
mely nem csupán azt jelöli, hogy egy anyag élő szervezetekből áll, 
hanem azt is, hogy viselkedik, változik, reagál, sőt a használat 
időtartama alatt is részt vesz a tárgy működésében (Karana et al. 2023). 
Az élő anyag ilyen értelmezése nem statikus forma, hanem érzékeny 
jelenlét, mely újraformálja az artefaktum élettartamáról és funkciójáról 
alkotott elképzeléseinket. Az élő rendszerekkel való együttműködés így 
az idő és az anyag feletti kontroll részleges feladását is jelenti:  
a tervezett tárgy nem végpont, hanem egy ökológiai viszonyrendszer 
ideiglenes szerveződése. E szemlélet egyik legkarakteresebb példája a 
Contagion Billboard projekt, melyben a médium szó szerint élő:  
az üzenetet baktériumkultúrák növesztik ki, így a vizuális forma nem 
előregyártott, hanem mikrobiális és időbeli együttműködés ered-
ményeként jön létre. A kontamináció itt nemcsak témaként, hanem  
a médium viselkedésén keresztül is megjelenik – az elevenség fogalmát 
esztétikai, bioetikai és anyaghasználati szinten is aktiválva. 
 
A növesztéses biodesign sajátossága, hogy a tervezési idő nem  
a gyorsaság és hatékonyság alapján szerveződik, hanem biológiai és 
ökológiai ritmusokhoz igazodik. Az egyes stratégiák eltérő időbelisége 
eltérő viszonyt feltételez az élő anyaghoz. A baubotanik évtizedek alatt 
kialakuló növényszerkezeteket hoz létre, ahol a biológiai fejlődés 
lassúsága konstitutív tényező. Ezzel szemben a micéliumalapú 
csomagolások vagy bioépítőelemek gyors és nyom nélküli lebomlása 
épp a tárgy rövid élettartamára épít: a tervezett mulandóság itt 
ökológiai felelősségként jelenik meg (Ecovative Design 2025). A labo-
ratóriumi körülmények között végzett biofabrikáció – mint a szövet-
növesztés vagy a sejtalapú design – kontrolláltabb, de nem kevésbé 
érzékeny viszonyt hoz létre: újfajta, részben mesterséges életformák 
formálását teszi lehetővé, melyek szintén visszacsatolódnak a biológiai 
folyamatokhoz (Catts és Zurr 2008). Az idő így nem pusztán gyakorlati 
dimenzió, hanem kritikai kérdés: mit jelent tárgyat vagy építményt 
létrehozni, ha a cél nem a kész állapot, hanem a változás, a lebomlás 
vagy a gondoskodáson alapuló fennmaradás? 
 
 
5.8.1. Mycelium csomagolas ecovative, growing 
pavilion, regenerativ design – földtisztítás gombával 

A micéliumalapú design az élő anyagokkal való együttműködés sokrétű 
példája. A gombafonalak hálózatszerű, növekvő struktúrája nem 
csupán a természet organizációs logikájára nyit ablakot, hanem új 
formavilágot, anyaghasználatot és építészeti-etikai szemléletet is hoz 
magával. A micéliumot gyakran ipari melléktermékekkel, például 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 181



kukoricacsutkával vagy fűrészporral kombinálva növesztik formába –   
így az anyag egyszerre hordozza a biológiai regeneráció és az ipari 
újrahasznosítás lehetőségét. A természet itt nem erőforrásként, ha- 
nem kooperatív szereplőként jelenik meg: formál, összeköt, lebomlik  
és újraszervez. 
 
A micéliumkompozitok lebomló alternatívát kínálnak a habosí- 
tott műanyagokra. Ezek az anyagok alacsony energiaigénnyel, kom-
posztálható módon készülnek, és remek a hő- és hangszigetelő 
tulajdon-ságuk, valamint ütésálló csomagolóanyagként is jól funk-
cionálnak – ideálisak olyan célokra, ahol az anyag sorsa eleve az 
eldobás, például online rendelések esetében. Ilyen esetekben a ter-
vezett mulandóság nem gyengeség, hanem előny, mely kifejezetten 
az időbeliséget és az egyszer használat tudatos újragondolását teszi 
lehetővé (Myers 2018). 

Érdemes megkülönböztetni azonban a biológiai lebomlást és a kom-
posztálhatóságot. Míg előbbi azt jelenti, hogy az anyag mikroor-
ganizmusok hatására szerves egységekre esik szét, a komposztál- 
hatóság szűkebb értelemben azt jelöli, hogy ez a folyamat emberi 
időléptékben, ellenőrzött környezetben és toxikus melléktermékek 
nélkül zajlik le, és a keletkező végtermék visszaforgatható a földi 
ökoszisztémákba, például humuszként. A micéliumalapú termékek 
jellemzően megfelelnek ezeknek a feltételeknek, de komposztál-
hatóságuk gyakran ipari környezetet feltételez, például megfelelő 
páratartalmat, szellőzést és hőmérsékletet. 

182 Az élet mint médium

Ecovative Design: Mi-
céliumcsomagolás. For-

rás: az Ecovative 
weboldala 



Ez a tudatosan időhöz tervezett anyaghasználat jól illeszkedik a bio-
design azon törekvéseihez, melyek az építészeti és tárgyi világ 
élettartamát újraértékelik, és a változást, bomlást, illetve visszaforgást 
nem kockázatként, hanem tervezési szempontként fogalmazzák meg. 
A micélium ebben a kontextusban nemcsak fenntartható nyersanyag, 
hanem időérzékeny médium: olyan formai és anyagi jelenlét, mely már 
keletkezésekor tartalmazza saját eltűnésének lehetőségét. 
 
Az amerikai Ecovative Design cég 2007 óta fejleszt micéliumalapú 
csomagolóanyagokat és bioépítőelemeket (Ecovative Design 2018). 
Különösen éles ez a kérdés a micéliumos termékek gyártási protokoll-
jában, mely során az élő szöveteket – a formába növesztést követően –  
hőkezeléssel kiszárítják, azaz megölik. Így az élő anyag nem a saját 
életciklusát élheti végig, hanem egy előre meghatározott ipari rend 
szerint válik tárggyá. Ez a folyamat – bár látszólag együttműködésen 
alapul – inkább egyfajta domesztikált kisajátításként értelmezhető, 
melyben az elevenség nem maradhat fenn, csak a hasznosítható 
struktúra. A szimbiomimikri kritikai értelmezésében ez a viszony nem 
valódi együtt növekedés, hanem kontrollált kitermelés: a természet 
kiszolgáltatottsága technológiai esztétikával leplezett marad. 

A micéliumalapú építészet egyik legismertebb példája a The Growing 
Pavilion, melyet a holland Krown Design és Pascal Leboucq tervezett  
a 2019-es Dutch Design Weekre. A pavilon teljes szerkezete növesztett 
micéliumból és más bioalapú anyagokból – például lenrostból, fenyő-
gyantából és bioszínezékekből – áll. Az épület nemcsak funkcionális 
térként működik, hanem ideiglenes ökoszisztémaként is: nedvességre 
és fényre reagáló organizmusokkal telített, folyamatosan bomló és 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 183

Krown Design  
and Pascal Leboucq:  
The Growing Pavilion, 
2019.  
Dutch Design Week, 
Eindhoven, Hollandia. 
Fotó: Eric Melander 



változó testként van jelen. Ez az architektúra nem a tartósságot, hanem 
a ciklikus jelenlétet, az anyagi visszaforgást és a lebomlás esztétikáját 
teszi meg a működés alapelvévé. 
 
A The Growing Pavilion példája jól mutatja, hogy a micélium nem 
csupán építőanyag, hanem időbeli viszony. A ház tervezett mulan-
dósága nem gyengeség, hanem állásfoglalás: egy olyan designetikai 
horizont, mely elutasítja az öröklétre szánt építészeti gesztusokat, és 
helyettük a változást, bomlást és regenerációt választja. A micélium 
elevensége nemcsak a növekedésben, hanem az elmúlásban is meg-
nyilvánul. Az élő anyag jelenléte itt nem dekoráció, hanem kritikai 
médium: érzékennyé tesz a földhöz, a ritmushoz, a lebomló testekhez 
fűződő kapcsolatainkra (Blaumann 2022c). 
 
 
5.8.2. Elevenség – algák – élő organizmusok a rendszer 
aktív részeként 

Az elevenség mint tervezési minőség nem kizárólag az élő anyag 
biológiai státuszára utal, hanem arra a szemléleti fordulatra is, mely  
az anyagot érzékelhető, viselkedni képes, együttműködésre nyitott 
aktorként kezeli. Elvin Karana elevenség- (livingness) fogalma (Karana 
et al. 2020) olyan tervezői attitűdöt jelöl, mely az anyag nemlineáris 
viselkedésére, alakulóképességére és rendszeren belüli részvételére 
épít. Az elevenség tehát nem biológiai definíció, hanem ökológiai, 
tapasztalati és relációs kategória, mely az anyagban rejlő dinamikus 
lehetőségek aktiválására törekszik. Ebben az értelemben az élő orga-
nizmusokkal való tervezés nemcsak biotechnológiai innováció, hanem 
érzékeny és kritikai gyakorlat is, mely újrafogalmazza az élettelen és  
az élő, a mesterséges és a természetes közti határokat. 
 
A következőkben tárgyalt algaalapú példák – mint az Indus víztisztító 
rendszer vagy az Ecologic Studio baktériumreaktora – az elevenség 
koncepcióját komplex ökológiai architektúrákba ültetik át. Az alga itt 
nem anyagként vagy dekorációként van jelen, hanem olyan aktív 
szereplőként, mely metabolikus tevékenységével alakítja az épített 
környezetet. Az élő organizmusok így nem pusztán fenntarthatósági 
szempontokat testesítenek meg, hanem új érzékelési, gondolkodási és 
tervezési modellek hordozóivá válnak. Az elevenség nem csupán a 
sejtszintű élet jele, hanem a rendszer egészének rezgése, mozgása, 
alkalmazkodóképessége. 
 
Az Indus egy kísérleti szennyvíztisztító rendszer, mely élő algákat alkal-
maz technológiai komponensként a víz bioremediációjára. A projektet 

184 Az élet mint médium



a University College London Bio-Integrated Design (Bio-ID) labo-
ratóriuma fejlesztette ki Shneel Malik vezetésével, kifejezetten indiai 
kézműves közösségek számára, ahol a textilipar – különösen a globá-
lis fast fashion ellátási láncok következtében – jelentős nehézfém-
szennyezést okoz. Az Indus levél formájú kerámiacsempékből áll, 
melyek felületét erezetszerű csatornák szabdalják. Ezekbe egy algákat 
tartalmazó tengerialga-alapú hidrogél kerül, mely a csempe felületén 
biofilmként működik. A gravitációs áramlással lecsorgó szennyvízből 
az algák képesek megkötni a káros nehézfémeket, például a kadmiu-
mot. A rendszer egyszerre kombinálja a low-tech kézműves anyag-
használatot (mint a helyben gyártott kerámiacsempe) és a high-tech 
formatervezést és biotechnológiát, így válik lokálisan alkalmazható, 
ugyanakkor technológiailag fejlett ökológiai eszközzé. Az Indus példáz-
za, hogyan válhat egy mikroszkopikus élőlény – az alga – a falba zárt 
technológiai komponenssé, mely egyszerre tölti be az ökológiai 
regeneráció és az építészeti funkcionalitás szerepét (Blaumann 2022a). 

Az ecoLogicStudio egyik legismertebb munkája a Photo.Synth.Etica, egy 
algákkal töltött városi homlokzati membrán, melyet 2018-ban mutattak 
be Dublinban, a Climate Innovation Summiton. A rendszer 16 darab, 2×7 
méteres bioplasztik panelből áll, melyek belső csatornáit mikroalgákkal 
teli víz tölti ki. A ventilátorral bevezetett városi levegő buborékokként 
halad át ezen az algás folyadékon, ahol a fotoszintetizáló élőlények 
megkötik a CO2-ot és más szennyező anyagokat. Egyetlen napi mű-
ködése akár 0,9 kg szén-dioxidot von ki a levegőből, ami kb. húsz fa napi 
teljesítményének felel meg. 
 
A rendszer nemcsak szűrőként funkcionál, hanem biomassza formában 
hasznosítható nyersanyagot is előállít, például bioplasztikhoz. A pane-
lek enyhítik a nyári felmelegedést, esztétikai funkcióval is bírnak, 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 185

Shneel Malik:  
Indus víztisztító- 
rendszer csempéi  
algaalapú hidrogéllel, 
2021 



például foszforeszkáló fényeffektusok révén. Könnyen telepíthetők 
meglévő épületek homlokzatára is, nagy tartószerkezet nélkül. 
 
A stúdió más projektjeiben is megjelennek az algahomlokzatok:  
a Bio.Tech Hut (2017, Asztana Expo) egy olyan lakóépület-prototípus, 
melyet algacsőhálózatok árnyékolnak kívülről és belülről is. A házban 
kialakított HORTUS installációban cianobaktériumok és emberek 
együttélése jelenik meg: a lakók kilélegzett CO₂-jával táplálják az al-
gákat, melyek oxigént és biomasszát termelnek számukra. Így alakul ki 
az ember és mikroorganizmus közötti kölcsönös gondoskodáson alapu-
ló, domesztikált szimbiózis egy megosztott térben. 

Az algák mint élő épületalkatrészek nem csupán környezeti funkciót 
töltenek be – például levegőtisztítást vagy biomassza-termelést –, 
hanem új esztétikai és életmódbeli dimenziót is nyitnak. A zöld 
algatartályok látványelemként is szolgálnak, és a lakók napi szinten 
törődnek ezekkel az élő rendszerekkel: biztosítják számukra a fényt, 
tápanyagot, vagy akár le is szüretelik a biomasszát. A ház működése 
ezáltal érzékenyebbé teszi az embert saját ökológiai anyagcseréjére – 
hiszen szó szerint végignézheti, ahogy kilélegzett szén-dioxidja algává, 
majd újra anyaggá alakul át (Blaumann 2022a). 

186 Az élet mint médium

ecoLogicStudio: 
HORTUS XL 

Astaxanthin.g,  
2019, Tokió



Az algákkal való tervezés e példái rávilágítanak arra, hogyan válhat az 
anyag nem csupán passzív hordozóvá, hanem metabolikus és relációs 
aktorrá egy épített rendszerben. Az elevenség mint minőség ezekben 
az esetekben nem csupán biológiai aktivitást, hanem ökológiai 
érzékenységet, gondoskodási viszonyokat és tapasztalati részvételt is 

jelent. Az Indus és a Photo.Synth.Etica nem pusztán fenntarthatósági 
technológiák, hanem interfészek az ember és a mikroorganizmusok 
között, melyek új viszonyulásokat modelleznek a lakótér, az anyag és az 
élő környezet határán. Az ilyen élő rendszerek integrációja nemcsak 
technikai, hanem etikai és esztétikai kérdésfelvetésként is működik – 
arra híva fel a figyelmet, hogy az anyag maga is képes reagálni, változni 
és kapcsolódni a környezethez, így egy újfajta anyagközi együttélés 
lehetőségét kínálja. 
 
 
5.8.3. Baubotanik – természet és szerkezet határán 

A baubotanik az élő növényekkel való építés kortárs formája, melyben 
az építészeti szerkezet nem kész formában jelenik meg, hanem időben 
alakul ki – fák, bokrok vagy más növények kontrollált növekedése révén. 
Az eljárás során az élő növények és az ember által tervezett 
támasztóelemek fokozatosan összeolvadnak, létrehozva egy organikus, 
ugyanakkor funkcionális hibridet. A koncepció központi gondolata az, 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 187

ecoLogicStudio:  
Bio.Tech Hut,  
2017. Asztana Expo,  
Kazahsztán 



hogy az épület nem statikus tárgy, hanem egy folyamatosan fejlődő élő 
folyamat, melyet a növényi élet biológiai ideje és saját szabályrendszere 
formál (Blaumann 2022b). 
 
A módszer egyik úttörője Ferdinand Ludwig, aki a Müncheni Műszaki 
Egyetem kutatójaként olyan projekteket valósított meg, mint a 
platánfákból növesztett hatszintes Platanen-Cube Nagoldban, melyben 
a növények idővel teljesen körbenőtték az acélszerkezetet, önálló 
teherhordó struktúrát hozva létre (Ludwig et al. 2019). Ez a fajta gondol-
kodás elmozdulást jelent az építészet hagyományos célkitűzéseitől: 

nem a kontroll és a lezártság, hanem a koordináció és a folytonos 
adaptáció kerül előtérbe. Az építész szerepe e kontextusban a kertész, 
gondozó vagy épp kurátor szerepéhez közelít. 
 
A baubotanik gyökerei ugyanakkor nemcsak a XXI. századi bio-
designban keresendők, hanem a hagyományos ökológiai tudásfor-
mákban is. Az indiai Meghálajában található gyökérhidak – melyeket 
a khasi és jaintia közösségek generációkon át nevelnek gumifügefák 
(Ficus elastica) léggyökereiből – azt mutatják, hogy az élő szerkezetek 
hosszú távon is fenntarthatók, ha közösségi gondozásban maradnak 
(Blaumann 2022b). Hasonló jelentőségű példák a németországi táncoló 
hársfák (Tanzlinden), melyek az élő fa építészeti integrációjának hagyo-
mányos formái: nemcsak árnyékot és találkozóhelyet biztosítottak, 
hanem spirituális és ökológiai funkciót is betöltöttek. 
 
A baubotanikban az idő nem csupán tényező, hanem strukturáló 
elvként jelenik meg a designfolyamatban. A növényi szerkezetek ki-
alakulása évtizedeket is igénybe vehet – egy-egy élő híd vagy árnyékoló 
lombszerkezet akár több generáción keresztül fejlődik és formálódik. 
Ez a hosszú időtávú tervezés nemcsak az építészet gondolkodás- 
módját, hanem az anyaghoz és az ökológiai rendszerhez való viszonyt 
is átformálja. Az építész nem egy kész objektumot hoz létre, hanem  

188 Az élet mint médium

Ferdinand Ludwig: 
Platanenkubus, 2012. 
Nagold, Németország 



egy élő folyamatot indít el, melynek végső alakját a természet és  
az idő közösen alakítják ki, kritikai viszonyt teremtve az ipari standar-
dokhoz képest. 

A baubotanik kortárs gyakorlatai tehát nem csupán új technológiai 
megoldások, hanem kritikai újraolvasásai egy ősi, közösségi és öko-
lógiai tudásnak. A természet itt nem esztétikai háttérként vagy passzív 
alapanyagként jelenik meg, hanem aktív, önformáló partnerként – 
olyan entitásként, mely az idővel és a környezettel való folyamatos 
viszonyban fejleszti a saját struktúráját. Ez a szemlélet megnyitja  
az utat egy biointegratív design felé, ahol az építés nem uralás, hanem 
együtt növekedés. 
 
 
5.8.4. Élő építészet és mikrobiális ökoszisztémák –  
HBBE és az OME ház 

A Hub for Biotechnology in the Built Environment (HBBE) az egyik első 
olyan kutatási és fejlesztési platform, mely a biológiai és építészeti 
logikák szisztematikus összekapcsolásán keresztül értelmezi újra az 
épített környezet fogalmát. A 2019-ben alapított brit kutatóintézet célja, 
hogy az épületeket nem statikus, zárt rendszerekként, hanem élő, ön-
szabályozó és adaptív biológiai ökoszisztémákként értelmezze újra.  
A mikroorganizmusokat nem csupán építőelemként, hanem működ-
tető és érzékelő közegként alkalmazzák, olyan bioaktív építészeti 
anyagokat fejlesztve, melyek metabolizálnak, reagálnak, pigmenteket 
termelnek vagy hulladékot alakítanak át energiává (Blaumann 2022d). 
 
A HBBE kutatásainak kulcsfogalma a Living Construction (Élő építé- 
szet) mely olyan bioanyagokkal kísérletezik, mint a biomineralizáló 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 189

Indiai gyökérhidak 
napjainkban 



baktériumok, melyek képesek növeszteni az építőanyagot, vagy a szín-
váltó polimerek, melyek érzékelik a környezeti változásokat. A biológiai 
anyag ebben a kontextusban nem passzív szerkezeti elem, hanem 
viselkedő entitás, mely képes tanulni, alkalmazkodni és akár kommu-
nikálni is a környezetével. A kutatások másik fő ága a Building Metabolism, 
mely az épületet anyagcserélő, élő gépként pozicionálja: mikrobiális 
reaktorokat fejlesztenek, melyek a szennyvizet, levegőt vagy egyéb hul-
ladékokat szűrik, újrahasznosítják vagy éppen energiává alakítják. 
 
A HBBE működésének gyakorlati tesztközege az úgynevezett OME, 
Office for Microbial Events, egy kísérleti épület, mely a Newcastle 
University campusán épült, és valós időben szolgál a biológiai kutatás, 
építészeti tesztelés és környezeti érzékelés integrált laboratóriumaként. 
Az OME célja nem csupán az elméleti bioépítészet demonstrálása, 
hanem a bioanyagok viselkedésének élő adatgyűjtésen alapuló 
megfigyelése – az épület maga válik élő laboratóriummá, melyben  
a mikrobiális anyagok térbeli és időbeli változásai követhetők. 
 
A HBBE példája jól mutatja, hogyan válik a természet nemcsak 
interfésszé, hanem tervezési partnerévé: a mikroorganizmusok nem 
utánzott vagy dekoratív szereplői az építészetnek, hanem aktív részt-
vevői a tér és az anyag újraformálásának. A természet itt nem statikus 
háttérként, hanem algoritmizálható és adaptív rendszerként jelenik 
meg, melynek komponensei – baktériumok, gombák, biofilmek – 
szabályozható, tanítható, és egyúttal kiszámíthatatlan elemei a jövő 
épített környezetének. 
 
 
5.8.5. Szövetnövesztés – biofabrikáció, bioprinting 

A szövetnövesztés a sejtek és biológiai mátrixok kontrollált növesz-
tésén alapuló technológia, ahol az élő szöveteket vagy azok után-
zatait laboratóriumban hozzák létre. A biofabrikáció és 3D-bio- 
printing segítségével akár funkcionális szerveket, szöveteket vagy 
művészi formákat is lehet nyomtatni élő sejtekből (Stephens,  
Burke és Salter 2013). 
 
A szövetnövesztés a kortárs design és művészeti gyakorlatok egyik olyan 
területe, ahol a biotechnológia eszközeivel élő anyagok – sejtek, 
szövetek – kontrollált növesztése válik a tervezési folyamat részévé 
(Myers 2012). Ez a megközelítés nemcsak új anyaghasználati lehe-
tőségeket kínál, hanem ontológiai és episztemológiai kérdéseket  
is felvet az élet, a természetesség és a tervezés viszonyával kapcsolatban 
(Rabinow és Bennett 2012). 

190 Az élet mint médium



A szövetnövesztés példái a kritikai, spekulatív és alkalmazott gyakorlatok 
közötti átmeneteket is jól szemléltetik. A különböző pozíciók nem élesen 
elválaszthatók, hanem gyakran egymással dialógusban állnak: a prakti-
kus alkalmazások önmagukban is hordozhatnak implicit kritikát, míg  
a spekulatív példák mögött is megjelenhetnek technológiai és ipari inspi-
rációk (Ginsberg et al. 2014). 
 
 
Bakteriális textilek és együttműködő anyaghasználat 
 
Suzanne Lee a projektjeiben olyan textilanyagokat hoz létre, melyek 
baktériumok és élesztők segítségével nőnek ki egy folyadékkultúrából. 
A mikroorganizmusok által termelt cellulóz a száradás után textilként 
viselkedik, és ruhák, kiegészítők alapanyagává válik (Lee 2011). Bár a 
BioCouture nem egyértelműen művészeti kontextusban készült, hanem 
a fenntartható divat területén helyezkedik el, mégis hozzájárul annak 
az új típusú alkotói szerepnek a körvonalazásához, melyben a tervező 
nem uralja, hanem facilitálja az anyag növekedését (Myers 2018). 

Az anyag termesztése nem csupán technikai, hanem fogalmi váltást is 
jelent: a ruha nem készül, hanem élő folyamatként jön létre. Az élő 
anyag és a design kapcsolatában a beavatkozás időzítése, környezeti 
feltételei, valamint az anyag kiszámíthatatlansága újfajta alkotói tudást 
tesz szükségessé. Ebben az értelemben a projekt nem csupán ökológiai 
alternatívát kínál, hanem az anyaghoz és élethez való tervezői viszony 
újragondolására is alkalmat ad. 
 
 
Biofabrikáció mint ipari gyakorlat 
 
A biofabrikáció technológiája a gyógyászati és ipari szférában is egyre 
nagyobb jelentőséggel bír. Az olyan cégek, mint az Organovo vagy  
a Poietis, 3D-bioprinting eljárással képesek sejtekből komplex szövet-
szerkezeteket előállítani, melyeket gyógyszerfejlesztésben, szervpótlás-
ban vagy regeneratív orvoslásban alkalmaznak. Az Organovo például 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 191

Suzanne Lee  
BioCouture-kollekciója, 
2011 



funkcionális májszövetet hozott létre bioprinteléssel, melyet gyógy-
szerhatás-vizsgálatokra használnak, mivel képes valódi májfunkciókat –  
például albumintermelést vagy enzimaktivitást – szimulálni (Organovo 
2014; Norona et al., 2016; Shen et al., 2019). A Poietis ezzel párhuzamosan 
bionyomtatott bőrszövetmodelleket fejlesztett ki, melyeket kozmetikai 
ipari és klinikai alkalmazásokban tesztelnek (Poietis és Basf 2017). 
 
E technológiák ese  tében a biofabrikáció instrumentális célokat szolgál: 
reprodukálni, pótolni, gyártani. Az így létrehozott szövetek nem csupán 
a természet utánzását, hanem annak ipari logikák szerint történő 
újraformálását jelentik. Ugyanakkor az ipari biofabrikáció nem mentes 
az etikai, társadalmi és ontológiai kérdésektől. Etikai szempontból 
felmerül például, hogy a laboratóriumban létrehozott szövetek – 
különösen azok, melyek érzékelésre képes sejtvonalakat is tartalmaz-
nak – milyen státuszt kapnak: tekinthetők-e csupán modellnek, vagy 
valamilyen fokú biológiai entitásnak? A kérdés különösen akkor válik 
sürgetővé, amikor egyes kísérletek idegszövetek vagy érzékeny bőr-
felületek növesztésére irányulnak, melyek potenciálisan fájdalomérzé-
kelésre is képesek lehetnek. A társadalmi vonatkozások között 
kiemelhető, hogy ezekhez a regeneratív technológiákhoz való hozzá-
férés nem egyenletes: míg egyes országokban és társadalmi rétegekben 
a nyomtatott szervpótlás vagy sebgyógyítás már valós lehetőségként 
jelenik meg, máshol még az alapvető egészségügyi ellátás sem elérhető 
(Wang et al. 2018). Ontológiai értelemben pedig a biofabrikáció meg-
kérdőjelezi, hogy mi számít természetesnek, mi az élő definíciója, és 
hol húzódik a határ az emberi test és a technológiai interfészek között. 
 
 
Etikai határhelyzetek: élő anyag mint műtárgy 
 
A Victimless Leather című projektben Oron Catts és Ionat Zurr  
élő sejtekből növesztett kabátot hozott létre, melyet egy bioreakto-
ron belül tartottak életben. A projekt nem elsősorban a textil vagy  
a design szintjén vált jelentőssé, hanem bioetikai és filozófiai kér-
déseket vetett fel (Catts és Zurr 2008). A tárgy nem tekinthető ha-
gyományos értelemben vett terméknek, hiszen nem viselhető, 
ugyanakkor nem is pusztán műtárgy, mivel biológiai értelemben élő 
volt (Catts és Zurr 2012). 
 
A projekt bemutatásakor a MoMA kurátorai etikai megfontolásból 
megszüntették a bioreaktor működését, ami az objektum halálához 
vezetett. Ez az aktus önmagában is problematizálta a design és élet 
viszonyát: mit jelent, ha egy tervezett tárgy életre kel? Hol kezdődik  
a felelősség, ha a design élő anyaggal dolgozik? 

192 Az élet mint médium



A Victimless Leather olyan határhelyzetet jelenít meg, ahol a design 
nem csupán esztétikai kérdésként, hanem ontológiai döntésként  
is értelmezhető. A projekt egyszerre mutat rá az áldozat nélküli anyag-
használat lehetőségére és annak problematikusságára: a tervezés  
itt etikai térbe kerül, ahol a döntések az élet feltételeinek szabá-
lyozásáról is szólnak. 

A biofabrikáció etikai dimenzióit feszegeti Theresa Schubert mEat me 
(2020) című projektje is, mely során a művész a saját testéből vett 
sejtekből növesztett ehető hússzövetet. A munka radikális formában 
tematizálja az önazonosság, a test határai és az élő anyag elfogyasztá-
sának kérdését, miközben ironikus módon reflektál az önfogyasztás,  
a kannibalizmus és a test mint nyersanyag problematikájára. A mEat me 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 193

Oron Catts  
és Ionat Zurr,  
Tissue Art Culture: 
Victimless Leather, 
2004 



nem pusztán biotechnológiai kísérlet, hanem konceptuális gesztus is, 
mely az élő anyag kulturális, etikai és affektív státuszát vizsgálja.  
Az önmagából létrehozott, majd szimbolikusan elfogyasztott műtárgy 
új típusú relációt javasol test és tárgy, szubjektum és biológiai anyag 
között, miközben a nézőt is bevonja a biofabrikációval kapcsolatos 
döntések erkölcsi és érzéki dilemmáiba. 
 
 
5.8.6. Élő kép – mikroorganizmus mint 
bioesztétikai aktor 

Az elevenség fogalma nem korlátozódik a makroszkopikus vagy 
sejtszintű anyagokra: a mikroorganizmusok is viselkedő, érzékeny és 
vizuálisan aktív komponensei lehetnek a bioesztétikai térnek. Az élő 
baktériumkultúrák nem csupán mintázatokat hoznak létre, hanem kon-
taminálnak, versengenek és időbeli alakulásuk révén sajátos vizuális 
dramaturgiát generálnak. Nem reprezentálnak, hanem aktív, viselkedő 
alkotótársként vesznek részt az esztétikai folyamatban. 
 
Ezt a megközelítést radikálisan jeleníti meg a Contagion Billboard, mely 
Steven Soderbergh Fertőzés (Soderbergh, 2011) című filmjéhez készült 
plakátként valósult meg Torontóban. A CURB Media, a Lowe Roche 
reklámügynökség és Patrick Hickey mikrobiológus csapata által ter-

vezett kétméteres élő plakát egy 1,2×1,8 méteres Petri-csészeként 
működött: különböző baktériumokat és penészgombákat telepítettek 
agar-agar táptalajra, melyek több napon keresztül növesztették ki a film 
címét. A felület lassan változott, színesedett, burjánzott, miközben 
maga is fertőzötté vált. Az üzenet és hordozója így elválaszthatatlanná 
fonódott (Wadman 2011). 

194 Az élet mint médium

Contagion Billboard, 
élő plakát  

Soderbergh Fertőzés 
című filmjéhez, 2011.  

Toronto, Kanada 



Ez a plakát különösen jól illusztrálja az Elvin Karana és szerzőtársai által 
leírt élő esztétika fogalmát (Karana, Barati és Giaccardi 2020), mely  
az anyagok időbeli, viselkedésszerű és válaszalapú esztétikai ta-
pasztalatát helyezi előtérbe. A baktérium mint médium nem pusztán 
dekoráció vagy szimbólum, hanem kontaminált és kontamináló aktor. 
A kép nem készen adott, hanem fokozatosan alakul ki, versengő törzsek 
dinamikájából születik, így minden plakát egyedi és irreverzibilis.  
A kontamináció nemcsak tematikus – mint a filmben –, hanem anyag-
szinten is megtörténik, felforgatva a plakát médiumának tisztaságát  
és semlegességét. 
 
Az agar-agar mint táptalaj nem csupán technikai háttér, hanem  
élő, érzékeny, idővel változó felület, mely a képi kifejezés része lesz. 
Ez az esztétikai megközelítés átlépi a reprezentáció határait, és az 
anyagot mint viselkedő, kontingens médiumot értelmezi. A plakát  
így nemcsak vizuális tárgy, hanem performáló biológiai esemény is, 
mely újragondolja a médium, a fertőzés és a látvány kapcsolatát.  
Nem statikus kép, hanem élő jelenlét – mely ugyanúgy bomlik, ahogy 
megszületik. 
 
 
5.8.7. Fajközi nyomtatás – az élő mint építő 

A növesztéses biodesign fejlődése során egyre hangsúlyosabbá válik az 
a szemlélet, mely az élő szervezeteket nem csupán anyagként, hanem 
együttműködő alkotótársként kezeli. A bioprinting fogalma ebben a 
kontextusban nem technológiai eljárást, hanem médiumként értel-
mezett életet jelöl, melyben az anyag, a viselkedés és a környezet 
egyaránt részt vesz a forma kialakulásában (Myers 2012; Karana et al. 
2020). Az élő szervezetek itt nem csupán alapanyagként funkcionálnak, 
hanem aktív, döntéshozó szereplőként járulnak hozzá a tervezéshez – 
saját ökológiai szabályaik, ritmikájuk és viselkedési mintázataik szerint. 
 
Tomas Libertiny méhekkel végzett projektjei markáns példái ennek az 
interszpecifikus együttműködésnek. A művész-tervező előre megter-
vezett vázszerkezeteket készít, melyeket aztán méhkolóniákra bíz, hogy 
saját építkezési logikájuk szerint egészítsék ki és formálják tovább.  
Az így létrejövő objektumok különleges feszültséget hordoznak: 
egyfelől az emberi előtervezés racionalitása, másfelől a méhek kollektív 
viselkedésén és biológiai folyamataikon alapuló, kiszámíthatatlan 
organizációs logikája formálja őket. A folyamatban az időjárás, a kap-
tárállapot, a kolónia viszonyrendszerei mind aktívan hatnak a vége-
redményre – az alkotás egy ökológiailag beágyazott, élő léptékű 
kooperáció eredménye (Libertiny 2020). 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 195



A projekt talán legérzékletesebb példája a Nefertiti-fej újraalkotása 
méhek segítségével. Libertiny a híres szobor formáját 3D nyomtatott 
viaszvázként kínálta fel a méheknek, ők pedig, mintegy 60 ezren, több 
napon keresztül sejtszerkezetű viasszal borították be. A végeredmény 

nem reprodukció, hanem organikus reinterpretáció: a történelmi ikon 
formai kontúrjai megmaradnak, ugyanakkor a méhek sajátos struk-
túraképzése új textúrát, ritmust és anyagi karaktert ad a tárgynak.  
A méhek itt nem médiumot biztosítanak, hanem a tárgy tényleges 
anyagi létrehozásának aktív résztvevői. 

196 Az élet mint médium

Tomas Libertiny és a 
méhek: Nefertiti  

Nefertiti-fej, 2022 



Libertiny munkája egyúttal kritikát fogalmaz meg a biotechnológiai 
design steril, laboratóriumi irányzataival szemben. Míg a laboratóriumi 
bioprinting az élőt gyakran molekuláris kódként kezeli, mely progra-
mozható és reprodukálható, addig ebben a projektben az élő szerve-
zetek döntései és kollektív viselkedése határozza meg a tárgy végső 
alakját (Parikka 2010). A forma, az anyag és a viselkedés elválasztha-
tatlan egymástól – a tárgy egyszerre viseli az emberi és nem emberi 
eredet, a mesterséges és ökológiai együttműködés nyomait. 
 
Ez a fajok közötti design nemcsak esztétikai és technikai újítás, hanem 
etikai és filozófiai kérdésfelvetés is. Az együttműködés során felmerül 
a kontroll, a kiszámíthatatlanság és a felelősség újraelosztása: ki az 
alkotó, kié a döntés, kié az anyag? A co-design ebben az esetben nem 
egyenrangú partnerséget, hanem radikális nyitottságot jelent egy olyan 
másik élő rendszer irányába, mely saját ökológiai és társas logikákkal 
működik. A fajok közötti alkotás tehát nemcsak formai kísérlet, hanem 
kritikai tükör is: újradefiniálja az anyag, az élő és az alkotás viszonyát a 
biodesign gyakorlatában (Myers 2012; Karana et al. 2023). 
 
 
5.9. Az anyagökológia és biogyártás – Neri Oxman 
munkássága 

E szemléleti fordulat különösen jól nyomon követhető Neri Oxman 
munkásságában, aki a Massachusetts Institute of Technology (MIT) 
Mediated Matter Group alapító vezetőjeként vált ismertté. Oxman olyan 
rendszerek tervezésére törekedett, melyekben az anyag, a forma, a 
biológiai folyamatok és a digitális technológiák nem külön modu-
lokként, hanem entangált – összefonódott – ökológiai hálózatként 
működnek. E felfogás kulcsfogalma a saját maga által megalkotott 
anyagalapú ökológia (material ecology), mely a design új, ökológiai  
és viselkedésalapú szemléletét jelöli. 
 
Az anyagalapú ökológia lényege, hogy a tervezési folyamat nem előre-
gyártott anyagokra és formákra épül, hanem az anyag viselkedésé- 
ből, strukturális tulajdonságaiból és környezeti kapcsolódásaiból bon-
takozik ki. Oxman szerint az anyag nem passzív hordozó, hanem 
intelligens, reagáló, együttműködő közeg, mely képes adaptálódni  
és visszahatni a környezetére (Oxman 2010). A természet így nem 
csupán inspirációs forrás, hanem kooperatív entitás, mely részt vesz  
a formaképzésben. 
 
A koncepció filozófiai hátterét Oxman az úgynevezett Age of Entang-
lement (2016) (Összefonódás kora) paradigmában fogalmazta meg, 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 197



mely szerint a tudomány, a technológia, a művészet és a design nem 
különálló diszciplínák, hanem egymásba fonódó, adaptív gondolkodási 
módok. Ebben a világképben az alkotás interdiszciplináris ökoszisz-
témában zajlik, ahol a szereplők – emberi és nem emberi – folyamatos 
viszonyrendszert alkotnak. A Krebs Cycle of Creativity (a kreativitás  
Krebs-ciklusa) modellje ezt ciklikus, anyagcsereszerű struktúraként írja 
le: a tudomány felfedez, a mérnöki tudás problémát old meg, a design 
formát keres, a művészet pedig kérdéseket vet fel – és mindezt körkö-
rösen összekapcsolva (Oxman 2016). 

Ez az idealizált rendszer azonban nem mentes a kritikától. Jennifer 
Gabrys (2016) rámutat, hogy az összefonódás fogalma gyakran 
technológiai logikák szerint szerveződik: bár a kapcsolatok sűrű háló-
zatát hangsúlyozza, ritkán engedi érvényesülni az anyag vagy az élő 
rendszerek valódi cselekvőképességét. Az entanglement ilyenkor nem 
a kölcsönös alakító erők nyitott tere, hanem egy előre modellezett, 
irányítható rendszer. Orit Halpern (2017) pedig arra figyelmeztet, hogy 
az ilyen integrált designmodellek látszólag poszthumán szemléletűek, 
valójában azonban megőrzik az emberközpontú kontroll logikáját:  
az anyag és az élő rendszerek nem partnerként, hanem programozható 
komponensként vesznek részt a tervezési folyamatban. 

198 Az élet mint médium

A Krebs Cycle of 
Creativity, Neri Oxman 

elméleti modellje. 
Journal of Design and 

Science, 2016 



Oxman Vespers című 2016-os projektje jól példázza e kettősséget.  
A háromfázisú halottimaszk-sorozat nemcsak újraértelmezi a halál és 
emlékezet formáit, hanem élő mikroorganizmusokat integrál a tárgyba, 
melyek a viselő testével kölcsönhatásba lépve metabolikus hálózatot 
alkotnak. A maszk így nemcsak forma, hanem élő organizmus, mely  
az emberi testtel együtt működik. Mégis, ahogyan Heather Davis (2022) 
megfogalmazza: az élő anyag jelenléte gyakran szimbolikus vagy 
performatív, nem pedig valóban aktív – az együttműködés keretei előre 
meghatározottak, és a biológiai szervezetek csak a design narratívá-
jának díszleteként szerepelnek. 

Hasonló kérdések vetődnek fel a Silk Pavilion II (2019) esetében is.  
A projektben robotkarok feszítenek ki egy digitálisan modellezett 
térhálót, melyet selyemhernyók szőnek be a fényre, a gravitációra és a 
felületi tájékozódásra adott viselkedési mintázataik szerint. Bár Oxman 
a hernyók működését biológiai algoritmusként értelmezi, valójában 
nem programozott rendszerről, hanem etológiai válaszreakciókon 
alapuló, részben kiszámíthatatlan szövési folyamatról van szó. A her-
nyók viselkedése nem modellezhető teljes mértékben digitálisan, 
mégis a designfolyamat részeként van instrumentalizálva, technológiai 
keretbe foglalt ökológiai interakcióként. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 199

Neri Oxman: Vespers 
maszk, 2016 



Az együttműködés – emberi, gépi és élő intelligencia között – látszólag 
poszthumán gyártási folyamat, ám a hernyók szerepe nem autonóm, 
hanem domesztikált. Nem fejezhetik be életciklusukat, mivel funkció-
juk kizárólag az anyag előállítására korlátozódik – a természet részvé-
tele így nem valódi kooperáció, hanem gondosan strukturált kitermelés. 
 
Az Aguahoja (2018–2019) projektben a természetes anyagokból – kitin-
ből, pektinből, cellulózból – épített struktúrák lebomlanak az időjárás 
hatására. A tárgyak ökológiai ciklusban jönnek létre és tűnnek el, 
mintegy időhöz tervezett, érzékeny anyagi jelenlétként. A lebomlás 
azonban itt is előre modellezett folyamat, és bár kritikai üzenetet 
hordoz – az ipari hulladék és statikus építészet ellenében –, nem 
feltétlenül ad teret valódi anyagközi véletlenszerűségnek vagy kiszá-
míthatatlanságnak. 

Összességében Oxman munkássága példaszerűen képviseli a biointeg-
ratív design gondolkodásmódját, de egyben reflexióra is hív az ökológiai 
design etikai és episztemológiai határairól. Ki dönt arról, hogy mit 
csinálhat az anyag? Hol van a határ a gondoskodás és a kontroll között? 

200 Az élet mint médium

Neri Oxman:  
Silk Pavilion,  

2012–2018 



Az Age of Entanglement nemcsak lehetőség, hanem politikai és tech-
nológiai választás is, mely a természethez való viszonyulásunk jövőjét 
alapjaiban befolyásolja. 
 
A mimikri perspektívájából nézve Oxman projektjei különféle utánzási 
és együttműködési formákat modellálnak: a Vespers halotti maszkjai  
a természet spirituális és kulturális jelenlétét idézik meg – ez a repre-
zentatív, nem funkcionális mimézis a pantomimikri példája. A Silk 
Pavilion II projektben a hernyók viselkedése biológiai algoritmusként 
van értelmezve, noha mozgásuk irányított és domesztikált – ez részle-
ges, koreografált szimbiomimikriként értelmezhető. Az Aguahoja le-
bomló szerkezetei pedig az anyag ökológiai életciklusát imitálják: előre 
programozott, de természetes folyamatokhoz hasonló időbeli viselke-
désük az ontomimikri logikáját követi. 
 
A mimetikus szerkezet tehát nemcsak formális, hanem episztemológiai 
és politikai természetű: az élő rendszerek designba való bevonása 
mindig felveti a kérdést, vajon valódi együttműködésről van-e szó, vagy 
csupán a természet esztétikai és technológiai kisajátításáról egy 
programozott rendszer keretében. 
 
 
5.10. Az élet mint adat – tudományos képalkotás  
és biopolitika 

A természet és az élő test egyre gyakrabban jelenik meg nem fizikai 
jelenlétében, hanem mint adat – leképezhető, modellezhető, mérhető 
és algoritmizálható struktúra. Ez a fordulat nem csupán technikai, 
hanem episztemológiai és biopolitikai elmozdulás is: a valóság érzé-
kelése és reprezentációja már nem az érzékszerveken, hanem szenzo-
rokon, leképező eszközökön és adatmodelleken keresztül történik.  
A mikroszkóptól a DNS-szekvenálásig, a klímamodellektől az arcfelis-
merő rendszerekig az élet láthatóvá tétele együtt jár annak kontrollál-
hatóságával és kisajátíthatóságával is. 
 
Ez a fejezet két, egymást metsző, de eltérő fókuszú irányt vizsgál.  
Az első azt mutatja be, hogyan válik az emberi test adathordozóvá és 
szemiotikai archívummá: a biometrikus technológiák, genetikai 
eljárások és orvosi képalkotó rendszerek nemcsak dokumentálnak, 
hanem politikai jelentéssel is telítődnek. A második rész (5.11.2.) 
a természet egészének adatként való felfogását tárgyalja Timothy 
Morton hipertárgyelméletének kontextusában, bemutatva, hogyan 
válik az ökoszisztéma nem csupán mérési, hanem esztétikai és 
spekulatív művészeti gyakorlatok médiumává. E kettős megközelítés 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 201



nemcsak a test és természet mediatizációját, hanem azok etikai  
és ontológiai következményeit is felvillantja.  
 
A természet és a test adatalapú reprezentációja ebben az értelemben 
az episztemomimikri egyik legaktuálisabb formája: nem csupán 
leképezés, hanem a világ strukturálásának és ellenőrzésének 
tudásalapú módja, mely ugyanakkor biopolitikai implikációkkal is 
telítődik. 
 
 
5.10.1. A test mint adat – biológiai interfészek és 
reprezentációk 

A kortárs médiumelméleti és bioart gyakorlatokban a test egyre inkább 
mint adatforrás és viselkedő interfész jelenik meg. A test nem pusztán 
érzékelhető vagy ábrázolható entitásként válik fontossá, hanem 
digitálisan olvasható, előrejelezhető és technológiailag manipulálható 
rendszerként is. A következő példák azt mutatják be, hogyan alakul át 
a test adatként működő médiummá: mikroorganizmusok, genetikai 
hulladék, sejtszintű kódok és viselhető élő rendszerek formájában.  
E gyakorlatok a biológiai testet nem zárt szubjektumként, hanem nyitott, 
dekódolható és algoritmizálható architektúraként értelmezik – ahol  
az esztétika, az etika és a biopolitika is új viszonyok szerint szerveződik. 
 
 
A biológiai test mint viselkedő interfész – BHCI és Living Bits 
 
A biológiai test és a digitális rendszer közötti kapcsolat hagyomá- 
nyosan a neurológiai vezérlésre épülő agy–számítógép interfész  
(brain–computer interface; BCI) technológiáiban öltött testet. E techno-
lógiai paradigmát azonban egyre gyakrabban kérdőjelezik meg azok a 
kísérleti és spekulatív irányok, melyek nem az idegrendszerre, hanem 
a test biológiai, mikrobiológiai vagy növekedési folyamataira építik az 
interfész gondolatát. Az emberi biológiai–számítógépes interfész 
(human biology–computer interface; BHCI) fogalma e tágabb értelmezési 
mezőt próbálja megragadni: olyan rendszereket jelöl, melyekben  
az emberi test élő, fiziológiai és sejtszintű folyamatai válnak digitálisan 
érzékelhetővé, alakíthatóvá vagy visszacsatolhatóvá. 
 
A BHCI nem pusztán technológiai, hanem ontológiai és ökológiai 
áttűnést is jelez: az emberi test nem zárt szubjektumként, hanem 
nyitott, biológiai adathordozóként van jelen, mely más élő anyagok-
kal vagy mesterséges rendszerekkel közösen működik. Az inter- 
fész ebben az értelmezésben nem egyszerű adatkapcsolat, hanem 

202 Az élet mint médium



együttműködés, osztott élő architektúra, mely új lehetőségeket nyit 
az érzékelés, kontroll és szimbolikus reprezentáció terén. 
 
A Living Bits projekt ezt a szemléleti elmozdulást viszi tovább egy 
érzékeny biotechnológiai kísérletté (Pataranutaporn et al. 2020).  
A kutatás célja, hogy a mikroorganizmusokat ne csupán mint biológiai 
aktorokat, hanem mint digitális rendszerekbe integrálható érzékelő 
és vezérlő elemeket vizsgálja. Az élő adatok (living bits) fogalma az   
információelméleti megfogható adatok (tangible bits) koncepciójából 
indul ki (Ishii & Ullmer), és azt javasolja, hogy a biológiai élő anyag 
válhat az interakciós rendszerek legkisebb egységévé – nem meta-
forikusan, hanem technológiailag is. 
 
A projekt során baktériumokat és más mikroorganizmusokat használ-
nak olyan felületeken és viselhető eszközökben, melyek a testhőre, a 
verejtékre, a pH-változásra vagy az anyagcseretermékekre reagálnak. 
Ezek a mikroorganizmusok színváltozással, fluoreszcenciával vagy 
metabolikus aktivitással jelzik a változásokat, melyeket számítógépes 
rendszer érzékel, feldolgoz, és továbbít – vagyis a biológiai válasz 
viselkedésformáló adattá válik. 
 
A Living Bits kutatás nemcsak a biológiai interfészek technikai 
lehetőségeit vizsgálja, hanem annak kulturális és etikai implikációit  
is: mit jelent, ha az emberi test kívülről és belülről is olvashatóvá válik, 
ha mikrobiális viselkedése nemcsak élettani, hanem szemiotikai 
adatként is értelmezhető? A projekt érzékeny kérdéseket vet fel  
az adat, az élő és az identitás kapcsolatáról, különösen akkor, amikor 
az élő szervezetek nemcsak megjelennek az interfészben, hanem 
maguk az interfész. 
 
 
Genetikai hulladék és identitásképek – Stranger Visions 
 
A bioart olyan spekulatív gyakorlatokat hozott létre, melyek a 
testadatok és genetikai információk esztétikai és politikai újraértel-
mezését célozzák. Ahogy Suzanne Anker és Dorothy Nelkin is hangsú-
lyozták a genetikai művészet kapcsán, a DNS nem csupán tudományos 
objektum, hanem vizuális és etikai entitás, mely az esztétikai 
reprezentáció révén társadalmi és politikai diskurzusokba kapcsolódik 
be (Anker és Nelkin 2004). Heather Dewey-Hagborg Stranger Visions 
című projektje ezt a kérdéskört radikalizálja: genetikai hulladékból –  
hajszálakból, cigarettacsikkekből és rágógumikból – rekonstruált 
portrékat hozott létre, hogy láthatóvá tegye a genetikai identitás vizuális 
predikciójának határait és veszélyeit (Dewey-Hagborg 2013). 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 203



A művész nem tényleges, valósághű portrékat készített, hanem a DNS-
adatok – például nem, bőrszín, szem- és hajszín, arcforma – alapján 
algoritmusokkal generált spekulatív szobrokat, melyeket 3D nyom-
tatással jelenített meg. E portrék azt a kérdést járják körül, hogy mit 
enged a DNS önmagunkról feltárni. A Stranger Visions egyszerre kritika 
az identitás genetikai meghatározottságának naiv elképzeléseivel 
szemben, és védjegye a genetikai magánszféra biopolitikai kihívásának. 
A projekt nemcsak a személyes adatok kiszolgáltatottságára, hanem  
a genetikai predikció és arcfelismerés rendészeti és migrációs célú 
alkalmazásaira is reflektál. 
 
Több értelmezés szerint a Stranger Visions olyan technológiai port-
régyakorlatként értelmezhető, mely az új forenzikus eszközök és  
a 3D nyomtatás révén újraértelmezi az ábrázolás fogalmát: a genetikai 
adat nem önmagában mutat, hanem rendszerek – algoritmusok, sta-
tisztikák, normák – által válik képpé. A portrék így nem a szubjektum 
reprezentációi, hanem a test mint adat tárgyiasulásai (Tremblay 2014). 

A projekt ezzel elmozdítja a portré műfaját az identitás hordozója felől 
az adatból konstruált lehetőségmodell irányába. Ahogy Giorgio 
Agamben Means without End kötetében megfogalmazza, a kortárs 
biopolitika egyik sajátossága, hogy az egyént nem önazonos lényként, 
hanem populációs mintaként, statisztikai konstrukcióként kezeli 
(Agamben 2000). Ugyanakkor Homo Sacer-elméletének kontextusában 
a test nem csupán meztelen életként (bare life) jelenik meg, mely 
kiszolgáltatott a politikai döntéshatalomnak, hanem a DNS-adatok 

204 Az élet mint médium

Heather Dewey-Hagborg:  
Stranger Visions  

(2012–2013) 



által redukált, anonim és rekombinálható életként – olyan entitásként, 
mely felett a biopolitika nemcsak rendelkezik, hanem esztétikailag is 
modellez (Agamben 1998). 
 
Dewey-Hagborg portréi éppen ezt a fordulatot teszik érzékelhetővé: 
a genetikai hulladékból előállított arcmodellek azt demonstrálják, 
miként válik a test maga is névtelen adattá, mely a megfigyelés, 
osztályozás és előrejelzés alanya lesz – anélkül, hogy egyedi története 
vagy beleegyezése lenne. Ez a mű tehát egyszerre esztétikai forma, 
kritikai intervenció és etikai állásfoglalás. Bemutatja, hogy a genetikai 
hulladék is képes identitást árulni, még akkor is, ha az így létrejövő 
portrék csupán valószínűségi modellek. A technológiailag létrejött, 
de nem rekonstruált testadat új társadalmi és jogi normákat vet fel  
a DNS-alapú nyilvántartás, biometria és genetikai megfigyelés 
környezetében (Hauser 2008). 
  
 
Láthatatlan ikonográfia – Microvenus és a genetikai jel mint médium 
 
Míg Dewey-Hagborg munkája a genetikai identitás vizualizációját és 
társadalmi következményeit tematizálja, Joe Davis projektje a biológiai 
kód mint kulturális médium lehetőségét vizsgálja. Joe Davis bioart-
praxisának emblematikus munkája a Microvenus (1986), mely nemcsak 
izgalmas technológiai megoldás, hanem kulturális, nyelvi és biopolitikai 
gesztus is. Davis egy női nemi szervet stilizáltan ábrázoló proto-germán 
szimbólumot kódolt be egy E. coli baktérium DNS-ébe, a morzeábécé 
és egy általa fejlesztett genetikai kódolórendszer segítségével. A projekt 
célja az volt, hogy szimbolikus jelentéstartalmakat – melyek hagyomá-
nyosan vizuális vagy nyelvi formában léteznek – biológiai szinten, élő 
szervezetbe ültetve őrizzen meg és továbbítson (Davis 1996). 
 
A Microvenus nem látható műtárgy a hagyományos értelemben, mivel 
az információ a sejten belül, molekuláris formában tárolódik. Davis 
munkája épp ezzel az esztétikai láthatatlansággal játszik el: olyan 
médiumot választ, mely az élet alapegységeként egyúttal új médium-
fogalmat is implikál. A biológiai anyag nem csupán reprezentáció 
tárgya, hanem maga a reprezentáció hordozója. Így a Microvenus 
egyszerre kérdőjelezi meg a kép, az adat és a test fogalmi határait, és 
emeli be a genetikai kódot a kulturális jelek rendszerébe (Hauser 2008; 
Helmreich 2003). 
 
A projekt egyben éles kritikája is annak, ahogy a tudományos 
rendszerek a semleges adat ideológiáját használják, miközben mélyen 
beágyazottak kulturális konstrukciókba, például a nem, a szexualitás 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 205



vagy a nyelv szimbolikájába. Davis nem használja az élőt, hanem 
átalakítja azt kulturális médiumként: a DNS mint információs tér,  
a baktérium mint adatbázis, a tudomány mint mitopoétikus narratíva 
jelenik meg a műben (Helmreich 2003). 

A testadatok kortárs kiterjesztései – mint az arcfelismerő rendszerek,  
a mozgásmintázat-analízis, a CRISPR-gének módosíthatósága – egyre 
inkább az irányíthatóság és beavatkozás terepévé teszik az emberi 
testet. A szkennelés, biometria és szekvenálás révén a test nem csupán 
reprezentálódik, hanem viselkedésmintákká, prediktív adatokká és 
kontrollálható entitásokká alakul (Rose 2007; van Dijck 2011). A test  
így nem csupán azonosítás tárgya, hanem a hatalom, az etika és  
az esztétika új kontextusa. 
 
 
5.10.2. A természet mint hipertárgy 

A természet tudományos leképezése és adatalapú monitorozása olyan új 
esztétikai és filozófiai értelmezéseket tesz lehetővé, melyekben a természet 
nem mint háttér, reprezentáció vagy organikus totalitás jelenik meg, hanem 
mint hipertárgy: olyan komplex, ember által részben felfogható, mégis 
meghaladhatatlan rendszer, mely időben és térben szétszórt, észlelésünk 
horizontján túlmutató léptékekben működik (Morton 2013). Timothy 
Morton fogalma – eredetileg az ökológiai krízis tárgyalására bevezetve – 
radikálisan újraírja a természet fogalmát: a globális felmelegedés, a radio-
aktív hulladék, a klímamodellek és ökológiai hálózatok mind olyan hiper-
tárgyak, melyek jelen vannak, de nem lokalizálhatók egyetlen térbeli pont- 
ban, és nem is uralhatók hagyományos érzékelési módokon keresztül. 
 
A klímaadatok, szén-dioxid-emissziós görbék, műholdas bioszféra-
felvételek vagy prediktív ökológiai szimulációk nem csupán tudományos 

206 Az élet mint médium

Joe Davis:  
Microvenus,  

1996 



objektumok, hanem médiumként is viselkednek: olyan adatszerkezetek, 
melyek érzékelést és értelmezést igényelnek. A természet ebben  
a formában információként jelenik meg, melyet mérőműszerek, 
szenzorok, adatvizualizációs algoritmusok és hálózati rendszerek tesznek 
láthatóvá (Parikka 2019). 
 
Refik Anadol Wind of Boston: Data Paintings (2017–) projektje klasszikus 
példája ennek az irányzatnak. Éves időjárási adatokat – szélsebesség,  
-irány, hőmérséklet – dolgoz fel 20 másodperces felvételi időközökkel  
a Boston Logan reptérről, majd generatív algoritmusokkal létrehoz 13 
láb széles, folyamatos mozgású audiovizuális adatfestményt, mely 
vizualizálja a természet láthatatlan rendszereit – így tesz láthatóvá egy 
hipertárgyat a városi térben. 
 
Anadol másik projektjében a Machine Hallucinations: Nature Dreams-ben 
(2021) több millió természetfotót dolgoz fel gépi tanulással, és azok 
alapján generatív módon létrehozott audiovizuális térélményt nyújt.  
A természet itt nem valóságos élmény, hanem szintetikusan újra-
szerkesztett adatesztétika, egy poszthumán táj, mely a gépi képzelet és 
az algoritmikus feldolgozás révén válik megtapasztalhatóvá. 

Hasonló irányba mutat a Semiconductor művészcsoport munkássága, 
tagjai a geológiai és klimatikus adatokat transzformálják hang- és 
fényinstallációkká. Az Earthworks (2016) című projektben például valós 
földrétegmozgásokat (szeizmikus adatok) fordítanak le színes mozgó-
képekre és zajszerű hangokra, így új érzéki hozzáférést biztosítanak  
a geofizikai folyamatokhoz. 
 
A Forensic Architecture kollektíva szintén adatalapú térkép alkotást 
végez, ám kifejezetten politikai és környezeti igazságossági célból. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 207

Refik Anadol: Machine 
Hallucinations:  
Nature Dreams,  
2021. König Gallery 



Munkáikban a szenzorikus tér nemcsak esztétikai, hanem bizonyító 
médium: például a Herbicidal Warfare in Gaza (2020) projektben mező-
gazdasági károkat, permetezési nyomokat és talajmintákat kombi-
nálnak térképekkel és videófelvételekkel, hogy az izraeli hadsereg 
gyakorlatának ökológiai következményeit feltárják. A természet itt nem 
passzív háttér, hanem politikai tér, mely adatok és képek formájában 
nyeri vissza cselekvőképességét. 

Ezek az alkotások azt példázzák, hogy a természet nem közvetlenül 
érzékelhető entitás, hanem egyre inkább adathálózatok és mediális 
fordítások révén jelenik meg. A természet hipertárggyá válása nemcsak 
esztétikai, hanem episztemológiai és politikai kérdés is: hogyan érzékel-
hető az, ami túl nagy, túl lassú vagy túl komplex az emberi észlelés 
számára – és ki dönti el, milyen adatok alapján, hogy mi a természet? 
 
 
5.11. A természet mint meghackelhető rendszer –  
szintetikus biológia és tervezett élőlények 

A szintetikus biológia egyik legradikálisabb implikációja nem az élő 
utánzása, hanem annak működéselvű újrakódolása. Ebben a szemlé-
letben a természet nem mint esztétikai inspiráció, hanem mint irá-
nyítható, szerkeszthető és rendszerszintűen optimalizálható működés 
jelenik meg. Komponensei – sejtek, enzimek, metabolikus utak – 
moduláris, programozható egységekként (biobrickekként) válhatnak a 
tervezés médiumává (Endy 2005; Parisi 2019; Türetken et al. 2022).  
A biológiai élet ezáltal nemcsak organikus, hanem algoritmizálható  

208 Az élet mint médium

Forensic Architecture: 
Herbicidal warfare in 
Gaza (kép a videóból), 

2019 



és mérnökileg újraszervezhető platform, melyen keresztül a design 
nemcsak anyagokat, hanem élő rendszereket is képes modellezni, befo-
lyásolni és létrehozni (Myers 2012; Karana et al. 2020). 
 
E felfogásban az élő anyag viselkedése nemcsak tanulmányozható, 
hanem célorientált módon befolyásolható: tervezési paraméterekhez 
igazodó, előre programozott válaszreakciókként értelmezhető.  
A pigmenttermelő baktériumok környezeti szabályozása, az önjavító 
mikrobiális cementek viselkedésének modellezhetősége vagy a pók-
selyemfehérjét termelő transzgenikus kecskék esete mind azt mutat-
ják, hogy a természet ebben a kontextusban nem utánzandó modell, 
hanem újratervezhető, működésalapú rendszer, mely a design tár-
gyává és eszközévé válik. 
 
A következő alfejezetek három, egymást átfedő, de eltérő hangsúlyú 
megközelítést mutatnak be. Az első részben az élő anyag mint 
funkcionális platform jelenik meg: pigmenttermelő mikroorganizmu-
sokkal tenyésztett textilminták és önjavító építőanyagok példáján 
keresztül vizsgáljuk, miként válik a biológiai működés technológiai 
médiummá. A második rész az élő test ipari célú felhasználását 
tárgyalja: a transzgenikus kecskék és a mikrobiális fermentációval 
előállított pókselyem projektjei révén a bioetikai és gazdasági instru-
mentalizáció kérdéseire irányítja a figyelmet. A harmadik rész kritikai 
szempontból vizsgálja a természet újrapozicionálását: Alexandra Daisy 
Ginsberg elméleti munkái rávilágítanak arra, hogyan válik a fenntart-
hatóság diskurzusa a természet gazdasági és ipari újrakonfigurálásának 
legitimációs eszközévé. 
 
Ez a háromszintű bemutatás lehetővé teszi, hogy e fejezetben  
a természet működéselvű designját az ontomimikri fogalmán keresz-
tül értelmezzük. Az ontomimikri olyan tervezési stratégia, mely nem  
a természet formai vagy vizuális jellemzőit, hanem működési logi- 
káit, viselkedésmintázatait modellezi újra technikai rendszerekben.  
Ilyen például a Project Coelicolor színt termelő baktériumkultúrája,  
a BioMASON önjavító cementje, vagy a Bolt Threads és a BioSteel 
genetikai úton módosított fehérjetermelő platformjai. Ezekben az ese-
tekben az élő anyag nem reprezentációként, hanem működésként válik 
tervezési alapegységgé – olyan médiumként, mely nemcsak reagál, 
hanem aktívan alakítja a designfolyamatot. 
 
Ezek az esetek újfajta hibriditásokat és etikai dilemmákat hoznak létre, 
melyek már nem a természet restaurálásáról, hanem annak szerep-
átrendezéséről és rendszerszintű újraírásáról szólnak – egy olyan 
világban, ahol a természet már nem minta, hanem modul. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 209



5.11.1. Funkcionális élő anyagok és programozott 
természet 

Az élő anyag nemcsak strukturális, hanem működéselvű komponens, 
mely programozható viselkedése révén a tervezés médiumává válhat. 
A következő példák olyan biodesignprojekteket mutatnak be, ahol  
a természet irányított rendszerré alakul át: a Project Coelicolor pigment-
termelő baktériumai és a BioMASON önjavító cementje egyaránt  
a sejtszintű működés technológiai modellezhetőségére épít. 
 
 
Élő textil, irányított természet – Project Coelicolor 
 
A Project Coelicolor Natsai Audrey Chieza biodesigner által vezetett 
kutatási-tervezési projekt, mely a Streptomyces coelicolor nevű baktérium 
természetes pigmenttermelését alkalmazza textilfestéshez. A mikro-
organizmus selyemszöveteken tenyészik, és élő mintázatot hoz létre, 

mely nem utólagos nyomtatás vagy festék, hanem sejtszintű meta-
bolikus válasz eredménye. A projekt célja nem pusztán egyedi vizuális 
hatás elérése, hanem a baktérium viselkedésének laboratóriumi 
körülmények között történő szabályozásán keresztül egy olyan új ter-
vezési logika feltérképezése, melyben a természet nem esztétikai 
inspirációként, hanem irányítható működési rendszerként jelenik meg 
(Karana et al. 2020). 
 
Ahelyett, hogy a baktérium szabadon, spontán módon szaporodna  
és termelne pigmentet, a tervező kontrollált környezetben irányítja  
a folyamatot: szabályozza a növekedéshez szükséges hőmérsékletet, 

210 Az élet mint médium

Natsai Audrey Chieza: 
Project Coelicolor, 2011 



pH-t, tápanyagot, nedvességet, valamint a baktériumkultúra szövetre 
való felvitelének módját és idejét (Ginsberg et al. 2014). Ez a szabá-
lyozott környezet nem pusztán technikai háttér, hanem maga is a design 
eszköze, mely révén a természetes biológiai viselkedés mesterségesen 
strukturált mintázattá alakul. A pigmenteloszlás nem véletlenszerű, 
hanem a designer által előre meghatározott paraméterek alapján 
valósul meg – így a baktérium viselkedése modellezhetővé és részben 
programozhatóvá válik. 
 
E folyamat lényege abban áll, hogy a mikroorganizmus metabolikus 
működése irányítható, adaptálható és a tervezés céljaira felhasználható 
egységgé válik. Ez a hozzáállás rokon a szintetikus biológia mérnöki 
szemléletével, mely az élőt nem utánozza, hanem viselkedésében 
befolyásolja (Myers 2012). A hackelés itt nem genetikai szintű be-
avatkozást jelent, hanem a biológiai működés környezeti feltételek 
útján történő finomhangolását – a természet így platformmá válik, 
melyen keresztül az anyag, a szervezet és az esztétikai kifejezés új 
szövete jön létre. A természet nem másolandó inspiráció, hanem 
irányított működésű médium. 
 
 
BioMASON – biocement és önjavító anyagok 
 
A BioMASON vállalat innovatív építőanyagokat fejleszt a Sporosarcina 
pasteurii nevű baktérium alkalmazásával, mely képes kalcium-karbo-
nátot termelni egy speciális biogeokémiai folyamat során. A baktérium 
anyagcseréje során ammóniát és szén-dioxidot állít elő, mely egyesülve 
oldott kalciumionokkal szilárd kalcium-karbonát (CaCO3) kristályokat 
eredményez. Ezek a kristályok cementáló közegként működnek, 
összekapcsolva a laza szemcsés anyagokat – például homokot vagy 
egyéb aggregátumokat – szilárd, téglaszerű struktúrává. 
 
Ez a folyamat nem csupán biomimetikus, hanem valóban biológiai 
építőtevékenység, mely során a mikroorganizmusokat élő gyártóként 
alkalmazzák. A rendszer működéséhez szükséges környezeti paraméte-
reket – mint a pH, tápanyag- és ionkoncentráció, hőmérséklet, ned-
vesség – precízen szabályozzák annak érdekében, hogy a baktérium 
megfelelő ütemben és szerkezetben hozza létre a karbonátkristályokat. 
A mikrobiológiai cementálás így nemcsak környezetbarát alternatívája 
a hagyományos cementnek, hanem irányított és reprodukálható folya-
mat, melyben a biológiai viselkedés technikailag kontrollálttá válik. 
 
A BioMASON által előállított téglák emellett önjavító tulajdonságok-
kal is bírnak: nedvesség hatására a baktériumok újraaktiválódhatnak,  

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 211



és képesek újabb karbonátkiválást indukálni, ezáltal lokálisan kijavítani 
a szerkezeti sérüléseket. A rendszer így nemcsak az építőanyag elő-
állítását, hanem annak fenntartható karbantartását is lehetővé teszi, 
élő anyagként működve az épített környezetben. 
 
Ez a megközelítés paradigmaváltást jelent az építészetben: az anyag 
nem pusztán passzív struktúra, hanem reaktív, élő rendszer, mely meta-
bolikus működés révén képes reagálni a környezeti változásokra – 
rokonítva azt a szintetikus biológia mérnöki, működésalapú design 
logikájával (DeJong et al. 2006; BioMASON projektleírás). 
 
 
5.11.2. Az élő test mint bioetikai labor és gyártóközeg 

A biodesign technológiai horizontján az élő test nem csupán metafora 
vagy médium, hanem funkcionális gyártófelület és kísérleti laboratórium. 
Az ilyen beavatkozások közé tartoznak azok a projektek, melyek nem a 
természet utánzására törekednek, hanem az élő szervezetek testét hasz-
nálják fel biológiai termelésre vagy anyagfejlesztésre. Ezek a kísérletek 
gyakran biomimetikai célúak, mégis túllépnek a puszta utánzáson: az élő 
szervezet viselkedése és fiziológiája maga válik a gyártás médiumává. 
 
 
BioAcél kecske – az élő anyag mint bioetikai labor és gyártóközeg 
 
A BioAcél kecske (BioSteel Goat) néven ismertté vált géntechnológiai 
projektet a kanadai Nexia Biotechnologies indította a kétezres évek 
elején azzal a céllal, hogy ipari méretekben is előállíthatóvá tegye  
a pókfonál rendkívüli mechanikai tulajdonságait: tömegéhez képest 
erősebb az acélnál, a kevlárnál nemcsak szilárdabb, hanem jóval 
rugalmasabb is, mégis könnyű és biológiailag lebomló. A kutatók  
a Nephila clavipes fajból származó selyemfehérjegéneket illesztették be 
kecskék genomjába, így a transzgenikus állatok tejében a pókselyemre 
jellemző fehérje termelődött. A fehérjét vegyi eljárással izolálták, majd 
nedves fonási technológiával alakították mesterséges szállá. Az így 
előállított BioAcél anyag valóban biomimetikusanyag-tulajdonságokat 
mutatott: rugalmasabb volt a kevlárszálaknál, és nagyobb szakítószi-
lárdsággal bírt, mint az acél (Service 2002). 
 
A projekt mögött nemcsak kereskedelmi, hanem katonai érdekek is 
megjelentek: a fejlesztés során az amerikai haditengerészet is támo-
gatta a kutatást, mivel a BioAcél kiválóan alkalmasnak tűnt ballisztikai 
védőfelszerelések, sebészeti varratok vagy lebomló implantátumok 
gyártására. A kecske ebben a rendszerben nem csupán génhordozó, 

212 Az élet mint médium



hanem élő biológiai gyártóközeg: a tejtermelés természetes folyama-
ta egy ipari célú, mesterségesanyag-gyártási mechanizmussá válik.  
Ez a fajta biointegráció a biotechnológiai beavatkozások paradigmáját 
radikálisan új szintre emelte, és súlyos bioetikai kérdéseket vetett fel  
az állati test technológiai instrumentalizálásáról. 
 
A technológia működött ugyan, ám a kereskedelmi áttörés elma- 
radt. Egy kecske napi termelése mindössze két gramm tisztított se- 
lyemfehérje volt, ami messze nem bizonyult elegendőnek a tömeg-
igényes alkalmazásokhoz (Mullin 2013). A Nexia Biotechnologies  
2009-re fizetésképtelenné vált, és a projekt megszűnt. A megma- 
radt transzgenikus kecskéket a Canada Agriculture and Food Mu- 
seum vásárolta meg, ahol kiállítási célból ma is bemutatják őket.  
A kutatási vonalat Randy Lewis professzor és munkatársai foly- 
tatták a Utah-i Állami Egyetem laboratóriumában, ám a tömeggyár- 
tás technikai és gazdasági akadályai továbbra sem oldódtak meg  
(Rutherford 2012). 
 
A BioAcél kecske története mára egy olyan példává vált, mely világosan 
mutatja, hogyan válhat az élő test ipari célú médiummá, és hogyan 
mosódnak össze a biológiai integráció, az anyagtechnológia és az állati 
etika határterei. A test ebben az értelmezésben már nemcsak biológiai 
entitás, hanem technológiai platform is, melyben a biológiai funkciók 
– mint például a tejtermelés – újrahasznosíthatók ipari célokra.  
A kérdés az, hogy e technológiai transzformáció hol húzza meg az élő, 
az állati és az emberi méltóság határait (Ankeny 2011). 
 
 
Bolt Threads – a pókselyem biotechnológiája és a természet mint gyár 
 
A BioAcél kecske kudarca után a pókselyem továbbra is kiemelt 
figyelmet kapott a biotechnológiaianyag-fejlesztésben. E kivételes 
tulajdonságokkal jellemezhető biomateriál – mely tömegéhez képest 
erősebb az acélnál, a kevlarnál rugalmasabb, mégis könnyű és 
biológiailag lebomló – újabb kutatás-fejlesztési kísérleteket inspirált. 
Ezek közé tartozik a kaliforniai Bolt Threads vállalat is, mely az ipari 
előállítást állati rendszerek helyett mikrobiális fermentációval 
próbálta megvalósítani. Mivel territoriális viselkedésük és kanni-
balizmusuk miatt a pókok nem tenyészthetők nagyüzemi körül-
mények között, a vállalat a selyemfehérje előállítását génmódosí- 
tott élesztőgombák segítségével oldotta meg. Az így termelt fehérjét 
ipari eljárással rosttá alakították, majd különféle textiltermékek –   
többek között nyakkendők és dzsekik – készítéséhez használták fel 
(Bolt Threads 2023). 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 213



A vállalat marketingstratégiája egy átfogó, fenntarthatóságra és 
természetes alternatívákra építő narratívát követett, melyet magas 
presztízsű márkákkal való együttműködések és gondosan felépített 
kampányok támogattak. A legismertebb partnerség a fenntartha-
tóságáról közismert Patagonia márkával jött létre, mely az outdoor 
ruházati iparban úttörőként alkalmaz újrahasznosított anyagokat  
és környezetbarát gyártást. A Bolt Threads és a Patagonia közös K+F 
projektje során egy Microsilk™ pókselyem prototípus kabát is készült, 
mely a biotechnológiai textilfejlesztés és a technikai ruházat határ-
átlépését demonstrálta. Bár a kabát nem került kereskedelmi forga-
lomba, a kezdeményezés a természetes eredetű, állatmentes anyagok 
közös fejlesztésére irányult. 

A kereskedelmi megvalósulás elmaradásának okai többek között  
a magas gyártási költségek, a technológia nehéz skálázhatósága, vala-
mint az anyag outdoor környezetben való nem kielégítő teljesítménye 
voltak. A cég később a jobban skálázható Mylo™ micéliumalapú bőr 
irányába mozdult el. 

214 Az élet mint médium

Bolt Threads címke, 
100% pókselyem  

emberek által készítve. 
Emeryvilla, Kalifornia 



A Bolt Threads pozicionálása következetesen a zöld technológia és  
a természetes luxus fogalmai köré épült. Ezt jól példázza a 2017-es 
együttműködés is, mely során a Stella McCartney divatház bemutatott 
egy aranyszínű ruhát a londoni Victoria & Albert Museum Fashioned from 
Nature című kiállításán, melyet a vállalat laboratóriumában tenyész-
tett Microsilk™ anyagból készítettek (Wilcox és Ehrman 2018). A kam- 
pány „a tudomány találkozása a fenntarthatósággal” jelmondattal 
kommunikálta a márka értékeit, és laboratóriumi esztétikát ötvözött  
a luxusdivat világával. 
 
A kollekció első darabja egy limitált szériás nyakkendő volt, melyet 
tudatosan a high-end irodai öltözködés világának pozicionáltak. 
Letisztult formája és laboratóriumban tenyésztett szálanyaga egyszerre 
képviselte a tudományos precizitást és a környezettudatos luxust.  
A terméket influenszerek és véleményformálók viselték, és mindössze 
50 példányban gyártották, 314 dolláros áron – utalva a π számra és  
a tudományos narratívára (Murray-Nag 2017). 

Mindezek ellenére a pókselyemprojekt nem vált kereskedelmi sikerré. 
A szintetikus selyem gyártása drága, alacsony volumenű és logisz-
tikailag bonyolult maradt – ipari szintű gyártása nem bizonyult 
fenntarthatónak. A pókselyemfehérje iránti érdeklődés ugyanakkor 
nem szűnt meg teljesen: a vállalat jelenleg a b-silk™ néven ismert, 
kozmetikai célokra szánt selyemfehérje-fejlesztésen dolgozik, melyet 
például bőrápolási termékek összetevőjeként hasznosítanak – így az 
élő szervezetek ipari felhasználásának logikája új formában, de tovább 
él (Bolt Threads 2025). 
 
Ez a váltás jól példázza azt a dinamikát, melyre Alexandra Daisy Ginsberg 
is többször rámutatott. Biokritikai értelmezésében a szintetikus biológia 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 215

A Bolt Threads 
pókselyem 
nyakkendőinek 
reklámkampánya 



és a biodesign gyakran nem a természet megőrzését szolgálja, hanem 
annak ipari és gazdasági szempontok szerint történő újrapozicionálását. 
A természet ebben az olvasatban nem változatlan vagy érinthetetlen 
kategória, hanem egy módosítható platform, mely mérnöki beavatkozá-
sokkal és piaci logikákkal újraszervezhető és értékesíthető. Az élő rend-
szerek így a fenntarthatóság retorikája mögött gyakran a biokapitalizmus 
tárgyaivá válnak – erőforrásként, szellemi tulajdonként vagy piacképes 
termékként (Ginsberg és Chieza 2018). 
 

A Mylo™ fejlesztése során ugyanez a logika működik: a természet 
újraértelmezett, laboratóriumban kultivált változata szabadalmaz-
tatható és versenyképes alternatívaként jelenik meg a hagyományos 
állati bőrrel szemben. A biodesign tehát nem csupán technológiai vagy 
esztétikai vállalkozás, hanem mélyen beágyazódik a kortárs gazdasági 
és ideológiai struktúrákba is. 

216 Az élet mint médium

Bolt Threads  
x Stella McCartney Mylo 

micéliumbőr-projektje 
2021. Dezeen.com 



5.11.3. Posztnaturális archívum 
 
Kurált evolúció: a posztnaturális lények rendszerezése 
 
A természet rendszerezése – vagyis a taxonómia – hagyományosan  
a biológiai sokféleség stabil és megismerhető világképén alapult.  
A klasszikus természetrajzi múzeumok ennek megfelelően úgy katalogi-
zálják az élővilágot, mintha az emberi tevékenységtől független, önálló 
rendszer lenne. Ezzel a felfogással azonban mind élesebben szembesül a 
kortárs biopolitika, ökológia és tudománytörténet, melyek egyre inkább 
hangsúlyozzák: a természet nem független létező, hanem mélyen átszőtt 
a kultúra, a technológia és a hatalmi viszonyok szálaival. Donna Haraway 
már a kétezres évek elején bevezette a természetkultúra (natureculture) 
fogalmát annak érzékeltetésére, hogy a természet és a kultúra mestersé-
ges elválasztása nemcsak tarthatatlan, de veszélyesen leegyszerűsítő is: 
minden természeti forma egyben kulturális konstrukció, és minden 

kulturális technológia a természet újraszerkesztését is jelenti (Haraway 
2003). A természeten túli (postnatural) nem csupán a géntechnológia 
terméke, hanem egy örökölhető és szándékos beavatkozásokból álló, 
kulturálisan motivált evolúciós láncolat. Ez a fogalom világosan elválik  
a természetes és mesterséges kettősségétől, és kritikai eszközt kínál  
a biopolitikai és kultúrtechnológiai értelmezéshez (Aloi 2018). 
 
A természet és kultúra határainak újragondolása a Center for PostNa- 
tural History (Pittsburgh, 2008–) tevékenységében válik leginkább 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 217

Center for PostNatural 
History. Fotó: Dror 
Yaron 



kézzelfoghatóvá. A központ – Rich Pell vezetésével – azokat az élő-
lényeket kutatja és archiválja, melyek örökölhető módon és szándéko-
san megváltoztak emberi beavatkozás révén, legyen szó háziasításról, 
genetikai módosításról vagy szintetikus biológiáról. Pell szerint az ilyen 
szervezetek nem férnek bele sem a természetes példány, sem a kulturális 
tárgy hagyományos múzeumi kategóriáiba – éppen ezért szükség van egy 
új, posztnaturális taxonómiára, mely figyelembe veszi a kulturális, 
technológiai és evolúciós rétegek összefonódását (Pell 2023). 
 
A posztnaturális gyűjtemények nemcsak az ember által létrehozott új 
organizmusokat dokumentálják, hanem azokat a biológiai formákat is, 
melyek eredete szorosan összefonódik a kulturális és gazdasági gya-
korlatokkal. Pell a posztnaturális történetet három fő beavatkozási 
szakaszra bontja. Az első az élőhelyi kontroll, melyen olyan mesterséges 
környezetek kialakítását érti, ahol az élőlények viselkedése, fiziológiája 
és szaporodása is emberi irányítás alá kerül. Ennek példája a fehér 
albinó laborpatkány, melynek eredete a XIX. századi angol patkány-
viadal vérsportjához kötődik. A küzdelmekhez célzottan tenyésztettek 
patkányokat, és a ritka fehér példányokat – különösen a viktoriánus 
középosztály nőtagjai – házi kedvencként kezdték tartani. Ezekből  
a háziasított, szelekcióval fenntartott populációkból alakult ki az  
a genetikai állomány, melyből a modern laboratóriumi patkány szárma-
zik. Az albinizmus itt nemcsak esztétikai vagy házikedvenc-jellegű jegy 
volt, hanem később kifejezetten előnyösnek bizonyult a kísérleti 
környezetben: jól megfigyelhető, szelíd és kiszámítható. Mára a fehér 
patkány a biomedikális kutatások egyik leggyakrabban alkalmazott 
modellorganizmusává vált – egy olyan élőlény, melynek nemcsak 
genetikája, hanem egész életvilága az ember által uralt, posztnaturális 
térben jött létre (Pell 2023). A második a reprodukciós kontroll, melynek 
példája a közismert fajtatisztaság, a szelekció révén megjelenő 
kutyafajták vagy finn alkoholpreferenciás patkány, melyet nem termé-
szetes mutáció, hanem mesterséges szelekció útján, generációkon 
átívelő viselkedésalapú kiválogatás révén fejlesztettek ki. A kísérleti 
populáció tagjait kizárólag az alapján tenyésztették tovább, hogy  
az alkoholos oldatot előnyben részesítették-e a vízzel szemben – ezzel 
fokozatosan létrehozva egy olyan genetikailag meghatározott vonalat, 
mely erősen hajlamos az alkoholfogyasztásra. Ez a kísérletiállat-modell 
ma is fontos szerepet játszik az addikció idegélettani, pszichológiai és 
farmakológiai kutatásában. Itt a természetes viselkedés nemcsak 
megfigyelés tárgya, hanem célzottan manipulált és örökített 
tulajdonsággá válik – a biopolitikai kontroll és genetikai mérnökség 
határán működő eljárásként (Aloi 2020). A harmadik pedig a genetikai 
mérnökség: például a CRISPR-rel módosított szervezetek, mint a koráb-
ban ismertett BioAcél kecske vagy azok az akváriumi halak, UV-fény 

218 Az élet mint médium



alatt világítanak. Ez a triptichon egyfajta biopolitikai történeti modell-
ként is értelmezhető, mely technológia és élő anyag kapcsolatának mély 
időbeli rétegződését mutatja fel (Center for PostNatural History 2025).  
 
E példák arra világítanak rá, hogy a természet és kultúra közti szétvá-
lasztás nemcsak idejétmúlt, de politikailag és etikailag is problémás. 
 A klasszikus természetrajzi múzeumokban látott természet nem 
érintetlen valóság, hanem kulturálisan kanonizált konstrukció. Ahogyan 
Pell fogalmaz: „Minél több volt az emberi beavatkozás egy élőlény 
történetében, annál kisebb eséllyel került be a természetrajzi múzeu-
mokba” (Aloi 2018). Ez a kiválasztás maga is politikai és episztemológiai 
aktus, mely épp a kulturálisan legösszetettebb fajokat rekeszti ki  
a reprezentációból. A posztnaturális szervezetek története gyakran 
láthatatlan munkát, indigén tudást, ipari érdekeket és tudományos 
kísérleteket rejt. Ezek az élőlények egyszerre tekinthetők technológiai 
artefaktumoknak és evolúciós entitásoknak. A hagyományos 
rendszertani kategóriák helyett tehát olyan kurátori megközelítésre van 
szükség, mely a származás, használat, manipuláció és kulturális 
viszonyok alapján rendezi újra az új természetet. A posztnaturális 
rendszerezés nem egy lezárt struktúra, hanem folyamatosan bővülő, 
ellentmondásokkal terhelt és újratárgyalható tudásforma. A taxonó-
miai rendszer tehát nem csupán leíró, hanem performatív: osztályozza, 
de létre is hozza a posztnaturális lények fogalmi kereteit, nemcsak 
biológiai vagy esztétikai, hanem politikai aktus is. 
 
Az ilyen archívumok a kortárs művészet és elmélet számára is kulcs-
fontosságúak, hiszen az archiválás gesztusa itt egyúttal kritika és speku-
láció is. A biológiai öröklés és szintetikus módosítás határainak el- 
mosódása a biofikció terepén válik igazán érzékelhetővé. 
 
 
5.12. A természet mint spekulatív rendszer 

A természet fogalma a kortárs biodesign, bioart és spekulatív fikció 
kontextusában radikálisan átalakul. Többé nem a rend és egyensúly 
metaforájaként jelenik meg, és nem is a technológiaellenes organi-
kusság nosztalgikus hivatkozási pontjaként, hanem mint újraírható, 
programozható és kommodifikálható médium. A természet ebben  
az értelmezésben nem statikus háttér, hanem operatív felület: olyan 
nyitott és plurális rendszer, mely esztétikai, gazdasági, bioetikai és 
politikai beavatkozások kereszteződésében formálódik. A biológiai élet 
nem csupán megfigyelhető vagy reprezentálható, hanem tervezhető és 
piacosítható entitásként válik láthatóvá – vagyis olyan médiumként, 
mely a design nyelvére fordítva működik. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 219



Ez a fejezet a természet új, spekulatív működésmódjait térképezi fel. 
Különböző diszciplináris és mediális példák – a biotechnológiai divat,  
a laboratóriumi hús, a genetikaimarker-állatok, a transzfaji terhesség, 
a kiborgművészet vagy a poszthumán testek – egyaránt azt demonstrál-
ják, hogy a természet nemcsak leképezhető, hanem újraalkotható, sőt: 
jelentéshordozóként is újrakeretezhető rendszerként működik. E pél-
dákban az anyag, az élet és az identitás nem adottság, hanem relációs 
és performatív konstrukció, mely a spekulatív tervezés, a tudományos 
fikció és a bioetikai diszkurzus metszéspontján jön létre. 
 
A fejezet egészét átszövi a pantomimikri működésmódja: a természet 
nem egyetlen minta vagy referenciapont alapján értelmeződik, hanem 
sokféle entitás között létrejövő relációk hálózatában. Ebben a kon-
textusban a mimikri nem utánzás, hanem viszony – nem reprezentáció, 
hanem modellezés, kódolás és újrarendezés. A természet nem válasz, 
hanem kérdés; nem lényegi állapot, hanem folyamatos tárgyalás tárgya. 
Egyes példákban – különösen ott, ahol új testek, bioidentitások vagy 
anyagfikciók jelennek meg – a pantomimikri ontomimikriként 
sűrűsödik, azaz új létformák performatív konstruálásává válik. 
 
A természet mint spekulatív rendszer tehát nemcsak kortárs design-
stratégia, hanem az érzékelési és morális újratérképezés médiuma is.  
E fejezet célja, hogy a mimikri ezen kibővített értelmezésén keresztül 
újraértelmezze a természet medialitását – egy olyan világban, ahol  
az anyag, az élő és a képzelet között többé nem húzhatók meg éles 
határvonalak, és ahol a természet már nem utánzott forma, hanem 
dinamikus, újratervezhető és sokértelmű pozíció. 
 
 
5.12.1. Természet mint gyár – anyagfikciók és 
biokapitalizmus 

A biodesign és a szintetikus biológia kortárs gyakorlatai egyre inkább 
elmozdulnak a természet mimetikus leképezésétől az élő rendszerek 
programozása és anyagként való újratervezése felé. A tervezés nem 
pusztán esztétikai vagy funkcionális célokat követ, hanem gazdasági, 
ökológiai és etikai jelentéseket is implikál. A természet ebben az 
összefüggésben nem csupán inspirációs forrásként vagy ökológiai 
háttérként jelenik meg, hanem olyan termelési logikák és biopolitikai 
rendszerek médiumaként, melyeket a design aktívan alakít. 
 
Ebben az új viszonyrendszerben az anyag nem adott, hanem tervez-
hető, genetikailag programozható entitásként értelmeződik – akár  
egy textilnövény gyökérzete, egy újraélesztett madár bőre, vagy egy 

220 Az élet mint médium



laboratóriumban növesztett őshúsdarab formájában. A természet 
feltörhető rendszerként kezd működni, ahol a biológiai élet nemcsak 
rekonstruálható, hanem újraértékesíthető is. Ez a tendencia a bio-
kapitalizmus új szakaszát jelzi, melyben az élő örökség – legyen az egy 
kipusztult faj genetikai kódja vagy egy híresség sejtje – kereskedelmi 
hasznosítás tárgyává válik. 
 
A következő példák – Carole Collet BioLace projektje, Tina Gorjanc 
spekulatív vándorgalamb-kesztyűje, a Vow mamuthúsgombóca és a 
BiteLabs celebszalámija – egyaránt olyan anyagfikciókat mutatnak be, 
melyek az élő mint ipari médium, valamint az identitás mint árucikk 
kérdéseit tematizálják. Ezek az esettanulmányok különböző médiu-
mokon keresztül (textil, divat, étel, marketing) reflektálnak arra, miként 
alakítja át a biotechnológia az anyagról, az életről és a test reprezen-
tációjáról alkotott fogalmainkat. A természet itt már nem adottság, 
hanem gyártási rendszer, fikciós nyersanyag és kulturálisan kódolt 
termék – egyszerre spekulatív vízió és valós biopolitikai játszma terepe. 
 
 
BioLace: növény mint programozott textilgyár 
 
Carole Collet textiltervező és biomédia-kutató, a londoni Central Saint 
Martins MA Biodesign képzésének megalapítója. Tervezői és elméleti 
munkásságában következetesen arra törekszik, hogy a biológiai 
rendszereket ne csupán nyersanyagként vagy esztétikai inspirációként 
kezelje, hanem programozható, élő médiaként. A biodesignhoz 
kapcsolódó tipológiája – a természet mint modell, munkatárs és 
feltörhető rendszer – jelen fejezet értelmezési keretét is meghatározza, 
és alapvető kiindulópontként szolgál a természet és design viszonyának 
vizsgálatához.  
 
Collet BioLace című projektje (2010) egy olyan spekulatív tervezési 
vízió, mely egy jövőbeli, biotechnológiai környezetben képzeli  
el a textiltermékek létrehozását. A projekt középpontjában egy gene-
tikailag módosított epernövény áll, melynek biológiai struktúrája oly 
módon van átprogramozva, hogy a textiltermék három alapvető 
funkcionális rétegét – struktúra, védelem, reprodukció – egy élő 
rendszerként integrálja. A növény gyökérzete a talajban mintázott 
rostos hálót növeszt, mely a csipkeszövet szerkezeti alapját képezi; 
szára és levelei speciális sejtszinten működve olyan funkcioná- 
lis szálakat termelnek, melyeknek antibakteriális vagy UV-szűrő-
hatásuk van; míg termése, az eper, egyszerre fogyasztható és újra-
terjedésre képes biológiai vektor, azaz a növény önreprodukáló anyag- 
gyártóként is működik. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 221



Ez az organikus textilgyár nemcsak a gyártás technológiai fogalmát 
radikalizálja, hanem újfajta ökológiai és tervezői logikát is felkínál.  
A design ebben a rendszerben nem egy végtermék formába öntését 
jelenti, hanem egy növekedési és működési program megírását:  
a designer a genetikai és morfológiai folyamatokat szabályozza, vagyis 
a biológiai viselkedést koreografálja. 
 
A BioLace szorosan kapcsolódik Collet tipológiájához, azonban nem 
csupán a természet mint munkatárs kategóriájában értelmezhető, ha-
nem egyre inkább a természet mint feltörhető rendszer paradigmájába 

222 Az élet mint médium

Carole Collet:  
BioLace, 2010 



illeszkedik: a természet itt nemcsak inspirációs forrás vagy együtt-
működő partner, hanem kódolható, programozható médium, mely 
aktívan alakítható és viselkedéssé szervezhető a tervezés során (Collet, 
2012). A design tehát nem a természet utánzására törekszik, hanem 
annak programozott kibontására és morfológiai manipulációjára, ahol 
az élő rendszer nem csupán formálható, hanem intelligens, célorientált 
működésre hangolható. 
 
A BioLace a spekulatív design eszközeivel él: nem egy megvalósított 
prototípust, hanem egy jövőbeli lehetőséget tár elénk, mely etikai, 
ökológiai és gyártási kérdéseket tematizál. Ugyanakkor ez a fikció mára 
egyre inkább valóságközeli pozícióba került: olyan kortárs biotechno-
lógiai fejlesztések, mint a pókselyemszálak vagy a Mylo™ gombaalapú 
bőr, valós kutatási és ipari környezetben foglalkoznak azokkal a kérdé-
sekkel – például az anyag életciklusának újradefiniálásával és progra-
mozhatóságával –, melyeket Collet több mint egy évtizede konceptuális 
szinten már megfogalmazott. A BioLace így egyszerre biofikció és jövő-
modell: a biológiai és technológiai rendszerek konvergenciáját nem-
csak előrevetíti, hanem kritikai és tervezői szempontból is artikulálja. 
 
 
Védettből védjegy – a természet újraértékesítésének biopolitikája 
 
Tina Gorjanc The Great Passenger Pigeon Comeback (A vándorgalamb  
nagy visszatérése) című 2019-es projektje a BioLace koncepciójához 
hasonlóan a természet biológiai újratervezéséből kiinduló, anyag-
centrikus spekulatív vízió. A tervező korábban Alexander McQueen,  
a kétezres évek egyik legprovokatívabb haute couture alkotójának  
DNS-éből kívánt laboratóriumi úton emberi bőrt tenyészteni, hogy 
abból luxustáskákat készítsen – ezzel reflektálva a genetikai örökség 
szabadalmazhatóságának és kereskedelmi célú kisajátításának kérdé-
seire (Design Indaba 2016). 
 
Ebben a későbbi munkájában egy másik biopolitikai forgatókönyvet 
vizsgál: egy kipusztult madár, az egykor Észak-Amerikában tömegesen 
élő vándorgalamb deextinkcióval történő visszahozását képzeli el, 
melynek bőréből luxuskategóriás kesztyűk készülnek. A projekt a Revive 
& Restore nevű valós tudományos program narratíváira épít, és az 
ökológiai regenerációt a design és a divatipar spekulatív logikájába 
illeszti (Revive & Restore 2025). 
 
Az amerikai vádorgalamb nemcsak a faj visszahozásának technikai 
kérdéseit tematizálja, hanem azt is, milyen etikai és gazdasági követ-
kezményekkel járhat, ha egy kipusztult állat újra megjelenik, ám nem 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 223



ökológiai szerepkörben, hanem árucikként, prémium alapanyagként.  
A visszatérés így nem biodiverzitási aktus, hanem biokapitalista ter-
melési lánc kezdete: a természet újraélesztése itt nemcsak lehetővé 

válik, hanem profitálhatóvá is. Gorjanc projektje ironikus érzékeny-
séggel mutat rá arra, hogyan válhat a természet genetikai öröksége 
védettből védjeggyé. 
 
Míg Collet a természet programozhatóságát egy jövőbeli, élő gyártó-
rendszer példáján keresztül mutatja be, Gorjanc munkája ennek kriti-
kai tükörképe: a természetből kiemelt, rekonstruált élet itt nemcsak 

224 Az élet mint médium

Tina Gorjanc:  
The Great Passenger 

Pigeon Comeback, 2019 



funkcionális, hanem luxusfogyasztási értékké is transzformálódik.  
A design nem ökológiai restaurációként, hanem gazdasági és biopolitikai 
koreográfiaként jelenik meg. A két projekt egymástól eltérő esztétikával 
és nyelvvel, de ugyanazt a kérdést teszi fel: mi történik, ha a természetet 
nemcsak újra létrehozni, hanem újraértékesíteni kezdjük? 

Sejtételek – bioemlékezet és húsutópiák 
 
A Mamuthúsgombóc (2023) című projekt egy ausztrál biotechnológiai cég, 
a Vow különleges laboratóriumi húskísérlete, mely a kihalt gyapjas 
mamut izomszövetének részleges rekonstrukcióját és gasztronómiai 
újragondolását tűzte ki célul. A Myoglobin Revival Project keretében a ku-
tatók szintetizálták a mamut myoglobin génjét, majd juhizomsejtekbe 
ültették be, a hiányzó genetikai szakaszokat afrikaielefánt-DNS-sel pótol-
va. A laborban kultivált sejtvonalak végül röplabda méretű húsgombóc-
cá álltak össze, melyet az amszterdami NEMO Science Museumban 
mutattak be – kóstolás nélkül, mivel nem lehet tudni, hogyan reagálna 
az emberi immunrendszer egy több ezer éves fehérjére (Vow 2023a). 
 
Ez a laboratóriumban növesztett hús nem pusztán technológiai  
csoda: kulturális provokációként is funkcionál. A húsnövesztés lehe-
tőségét demonstrálva a projekt párbeszédet nyit az ipari állattar- 
tás fenntarthatatlansága, a klímaválság és az életmódváltás kér- 
déseiről. A Vow célja nem csupán a hús alternatív megoldásának  
bemutatása, hanem annak hangsúlyozása is, hogy ezzel megkímél- 
hetjük az élőlényeket, csökkenthetjük a húsipar környezeti terheit,  
és felgyorsíthatjuk a globális változásokhoz való alkalmazkodást 
(Carrington 2023). 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 225

Mamuthúsgombóc,  
Vow, 2023.  
Nemo Múzeum,  
Amszterdam 



A húsgombóc spekulatív gesztusként is jelenik meg: nemcsak re-
konstruálni kívánja az ősi hús élményét, hanem meg is próbálja 
ízlelhetővé tenni – bár ez csupán elképzelés marad. Az étel ebben  
a kontextusban nem táplálékként, hanem kortárs kulturális metaanyag-
ként működik, mely múlt és jövő között teremt kapcsolatot. 
 
Ez a provokatív tárgy párbeszédet folytat Tina Gorjanc The Great 
Passenger Pigeon Comeback munkájával is. Mindkét projekt kipusztult 
fajokat árucikként interpretál: a mamutot laborhúsként, a vándorga-
lambot divatkellékként. A különbség az alkalmazott médium: Gorjanc 
a divatipart, a Vow a gasztronómiát használja az ökológiai visszanyúlás 
kulturális kritikájára. A természet itt nemcsak újraéleszthető, hanem 
ízlés szerint formálható és kereskedelmileg pozicionálható. 
 
 
Celebszalámi – BiteLabs: bioidentitás mint árucikk 
 
A BiteLabs spekulatív projektje egy 2014-ben indított fiktív biotech-
nológiai kampány volt, mely azt ígérte, hogy hírességek DNS-ének 
felhasználásával laboratóriumi körülmények között előállított szalá-
mikat fog készíteni. A kampány középpontjába olyan ismert személye-
ket állítottak, mint Kanye West, Jennifer Lawrence, Ellen DeGeneres 
vagy James Franco, akiket nyilvános felhívásban szólítottak meg, hogy 
járuljanak hozzá genetikai mintájuk rendelkezésre bocsá-tásával a kol-
bászgeneráláshoz (Grub Street 2014; Los Angeles Times 2014). A projekt 
alapötlete szerint a hírességek bőrsejtjeiből származó sejtvonalakat 
más állati eredetű sejtekhez kevernék, majd fűszerekkel és érleléssel 
alakítanák végleges termékké – ezzel létrehozva egy bioidentitással 
átitatott, egyedi laborhústerméket. 
 
A BiteLabs projekt ironikus kritikai reflexió, a test mint márka, a híresség 
mint árucikk, és a hús mint kulturális médium szatirikus módon fonódik 
össze. A koncepció rávilágít arra, hogyan válhat a biológiai identitás 
materiális fogyasztási formává, és hogyan szivárognak át a celebkultusz 
esztétikái – mint a test fetisizálása, a híresség mint márka vagy a vágy 
tárgyává váló identitás – a biotechnológiai reprezentációk világába.  
A projekt az etikai határátlépések, a genetikai tulajdonlás és a bioha-
talom kérdéseit is tematizálja – mindezt egy látszólag banális, de szim-
bolikusan túlfűtött termék, a szalámi médiumán keresztül (New 
Republic 2014; Famous Campaigns 2014). 
 
Bár a projekt nem valósult meg tényleges termékként – a háttérben 
nem állt valódi laboratóriumi fejlesztés vagy celeb-együttműködés –, 
virálisan terjedő médiavisszhangja és provokatív ereje azt mutatja, 

226 Az élet mint médium



hogy milyen gyorsan tud a bioidentitás reprezentációja a kulturális 
fetisizmus és genetikai fantáziák tárgyává válni. A BiteLabs mögött álló 
Hello Velocity művészkollektíva szerint a cél nem a húselőállítás, hanem 
a diskurzusgenerálás volt: a spekulatív design mint kritikai médium, mely 
rákérdez a test, az anyag és a híresség viszonyára egy poszthumán 
biokulturális korszakban (Animal New York 2014). A projekt így nem-
csak a szintetikus hús jövőbeli lehetőségeire reflektál, hanem az emberi 
test mint médium spekulatív és etikai implikációira is. 

5.12.2. Genetikai beavatkozás és ökológiai 
performansz 

A kortárs biodesign és bioart egyes irányzatai nem csupán 
reprezentálják az élőt, hanem konstruálják és konceptualizálják – 
gyakran a test, a természet és a technológia határterületein végre-
hajtott spekulatív beavatkozások révén. Az ebben az alfejezetben 
tárgyalt három projekt – Ai Hasegawa transzfaji terhességszimuláció- 
ja (I Wanna Deliver a Dolphin), a génmeghajtású populációs beavat-
kozásként értelmezett Pink Chicken Project, valamint Elio Caccavale 
Utility Pets című bioetikai esettanulmánya – mind olyan elképzelt  
vagy laboratóriumi környezetbe helyezett helyzetet modellez, mely  
az élet manipulálhatóságának, instrumentalizálásának és esztétikai 
mediatizálásának határait firtatja. 
 
Ezek a munkák különböző módokon, de következetesen tematizálják 
a biopolitikai és affektív viszonyokat, melyek az emberi és nem emberi 
életformák közötti kapcsolatokban megjelennek. Miközben a gene-
tikai módosítás, a reproduktív technológiák vagy épp a xenotransz-
plantáció kérdései a kortárs tudományos és etikai diskurzusok 
középpontjában állnak, e projektek célja nem az illusztráció, hanem 
az érzékelés újraszervezése: a néző olyan helyzetekkel találja magát 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 227

BiteLabs:  
Kanye West Salami, 
2014 



szemben, ahol a gondoskodás, a kontroll és az erőforrásként értel-
mezett élet ambivalens struktúrái válnak láthatóvá. 
 
A közös nevezőt nem csupán a biotechnológiai motívumok jelentik, 
hanem az a kritikai és érzékeny pozíció, melyben az élet nem pusztán 
kutatási objektumként, hanem etikai médiumként van jelen. Az affektív 
performativitás, az ökospirituális stratégiái lehetővé teszik, hogy e 
munkák ne csak intellektuálisan, hanem emocionálisan is bevonják  
a befogadót. A cél nem a jövő prediktív leírása, hanem az értékek és 
érzékelési minták újratérképezése – ott, ahol az élő és a tervezett már 
nem választható el egymástól. 
 
 
Génmeghajtás rózsaszín csirkékkel – antropocén marker 
 
A Pink Chicken Project (2016) egy spekulatív biodesign-javaslat, mely  
a génmeghajtás (gene drive) radikális biotechnológiai eszközét használja 
fel arra, hogy globálisan elterjedő rózsaszíncsirke-populációt hozzon 
létre. A projekt célja nem a gasztronómiai sokszínűség fokozása vagy 
egy új állatfaj létrehozása, hanem egy mesterséges ökológiai marker 
bevezetése az antropocén geológiai korszak bizonyítékaként.  
 
A kiindulópont az a felismerés, hogy a házi csirke (Gallus gallus domes-
ticus) napjainkra a világ legelterjedtebb gerinces állatává vált, és csont-
maradványai, valamint iparilag manipulált genetikai mintázatai 
potenciálisan fosszilis bizonyítékként szolgálhatnak a jövő geológusai 
számára. A Pink Chicken Project ezt a fajon belüli evolúciós irányt kívánja 
tudatosan és visszafordíthatatlanul módosítani, a génmeghajtó tech-
nológia révén. A javasolt beavatkozás során a színért felelős pig-
mentációs géneket úgy módosítják, hogy a csirkék tollazata öröklötten 
rózsaszín legyen – ez a szín a laboratóriumi beavatkozás vizuális 
lenyomataként szolgálna. 
 
A projekt esztétikailag játékos, ugyanakkor mélyen kritikus, hiszen 
felveti a kérdést: lehetséges-e egy állatfaj egészét szimbolikus, kul-
turális céllal módosítani, és ha igen, milyen következményekkel jár ez 
a természet és az élővilág egészére nézve? A rózsaszín csirke mint kódolt 
marker olyan spekulatív geoantropológiai nyomhagyás, mely tudatosan 
viszi bele az emberi technológiai döntéseket az evolúcióba. 
 
A projekt az ökológiai művészet és a szintetikus biológia határán 
mozogva egyfajta bio-geo-esztétikai performanszt hajt végre, ahol  
az élet formai és genetikai struktúrái emlékművé válnak egy kor-
szakra. A Pink Chicken nemcsak az állati testet, hanem a faj szintű 

228 Az élet mint médium



öröklődést is médiumként kezeli – így a természet emlékezeti és 
politikai konstrukcióvá alakul. 
 
A Pink Chicken Project jól illeszkedik az antropocén kritikai diskurzusába, 
ahol nemcsak az ökológiai kár, hanem az emberi lenyomat tudatos 
előállítása is esztétikai és etikai kérdéssé válik. A rózsaszín csirke ebben 
az olvasatban nem kuriózum vagy hibrid lény, hanem történeti tanú – 
egy mesterségesen létrehozott evolúciós nyom, mely az emberi korszak 
cinikus-ironikus emléktárgyává válik (Davis, Tonn és Reus 2016). 

A Pink Chicken Project tehát nemcsak vizuálisan kódolja az antropocén 
lenyomatát, hanem szintetikus DNS-be rejtett üzenettel is ellátja  
a módosított csirkéket: az alkotók egy rövid anti-antropocén nyilatkozatot 
írtak a genetikai állományba, mely életbe kódolt kritikaként működik 
tovább (Tonn, Reus és Davis 2016). Ez a stratégia az antropocén emlé-
kezet politikáját és biológiai archiválhatóságát problematizálja, ahol  
a természet mint médium önmaga hordozójává válik. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 229

Nonhuman Nonsense: 
Pink Chiken Project, 
2019 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Haszonállatka: xenotranszplantációs játszótér vagy bioetikai labor 
 
Elio Caccavale 2004-es Utility Pets (Haszonállatkák) című projektje egy 
spekulatív bioetikai koncepció, mely kritikusan reflektál a xeno-
transzplantáció orvosi gyakorlatára és annak társadalmi-etikai impli-
kációira. A projekt középpontjában olyan genetikailag módosított, 
emberi szerveket növesztő malacok állnak –, melyek egyszerre jelennek 
meg érzelmi kötődést kiváltó házi kedvencként és potenciális donor-
organizmusként. 
 
A disznó, mint választott élőlény, nem véletlen: anatómiai és fizioló- 
giai hasonlósága az emberhez – különösen a keringési rendszer és egyes 
belső szervek szintjén – régóta az orvosi kutatás és a xenotransz-
plantáció kísérleti terepe. Ezt a kutatási irányt emelte új szintre az  
a 2022-es klinikai beavatkozás, amikor először ültettek be genetikailag 
módosított disznószívet emberbe (Belluck 2022). A 2025-ben vég-
rehajtott, génmódosított disznómáj emberi szervezetbe történő sikeres 
beültetése pedig új távlatokat nyit az átmeneti hídterápia lehető-
ségében olyan páciensek számára, akik humán donorszerv hiányában 
életveszélybe kerülnének (Tao et al. 2025). A Utility Pets ezt az orvosi 

230 Az élet mint médium

Mi, a Föld bolygó emberei, ezt az üzenetet  
az antropocén kezdetén írjuk. 

A bolygó jelenlegi pusztítása nem az egész 
Homo sapiens faj tevékenységének 

következménye, hanem egy kis hatalmi 
csoport cselekedeteinek következménye,  

melyet a fehér felsőbbrendűség, a gyarma- 
tosítás, a patriarchátus, a heteroszexizmus  
és az ableizmus igazságtalanságai tarta- 
nak fenn. Arra kérünk benneteket, hogy  

harcoljatok ezen elnyomás ellen, mert  
ez teszi lehetővé és súlyosbítja az antropo- 
centrikus erőszakot, melyet a nem emberi  

világra kényszerítenek. 
 

Abban a reményben küldjük ezt az üzenetet,  
hogy újra tudtatok minket képzelni mint  

biológiai organizmust, mely szimbiózisban  
él egymással és a bolygóval.”



kontextust fordítja át egy affektív és etikai kérdéseket tematizáló 
konceptuális keretbe, ahol a gondoskodás és az instrumentális hasz-
nálat radikális kettőssége válik tapinthatóvá. 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 231

Elio Caccacavale:  
Utility Pets, 2004



Caccavale a projektet nem valós alkalmazásra, hanem kritikai reflexió-
ként pozicionálja: olyan designként, mely képes utánozni a biome-
dikális logikát, miközben érzékeny etikai kérdéseket vet fel a test 
használhatóságáról és az élet eszközszerűsítéséről. Ez spekulatív 
performatív helyzet, melyben a néző erkölcsi döntések és affektív 
viszonyok hálójába kerül – egyszerre azonosul és idegenkedik a ter-
vezett szituációtól. 

A projekt szándékosan zavarba ejtő eszközkészlettel dolgozik: a vizuális 
megjelenés, a tárgyak, a narratív elemek és a projektet kísérő írásos 
dokumentáció mind azt sugallják, hogy egy rendszerezett, logikus 
termékcsomagról van szó – miközben éppen ez a tárgyiasított pre-
zentáció teszi nyilvánvalóvá az etikai feszültséget. A gondoskodás ebben 
a keretben nem pusztán érzelem, hanem előkészítő aktus is: az áldozat-
ra, a hasznosításra, a döntésre. 
 
A Utility Pets nem elrettent, nem moralizál, hanem aktívan provokál: 
olyan spekulatív designeszközként működik, mely a bioetika norma-
rendszereit esztétikai és konceptuális szinten kérdőjelezi meg. 
Caccavale célja nem az, hogy megoldásokat kínáljon, hanem hogy 
újraértékeljük viszonyunkat az élethez mint erőforráshoz, a testhez 
mint technológiai lehetőséghez, és az érzelmekhez mint normatív esz-
közökhöz. Ahogy fogalmaz: „a cél nem a jövő meghatározása, hanem  
a nyilvános párbeszéd elindítása a biotechnológia emocionális és etikai 
következményeiről” (Caccavale 2007). 
 
A projekt koncepciója különösen időszerűnek tűnik a kortárs xeno-
transzplantációs kutatások eredményeinek fényében. 2017-ben az ame-
rikai eGenesis, George Church és társalapítója, Luhan Yang vezetésével 

232 Az élet mint médium

Malacboncolás.  
Opera omnia, Galen. 

Fametszet, 1565 



CRISPR/Cas9-alapú génszerkesztéssel hozott létre transz-genikus 
malacokat, melyekből sikeresen eltávolították az összes PERV (por- 
cine endogenous retrovirus) gént, azaz a disznó genomjában 

szunnyadó, potenciálisan fertőző vírusmaradványokat, így megnyitva 
az utat a humán donorszervekben rejlő lehetőségek előtt (Niu et al.  
2017). A Laika névre keresztelt malac – nevét az emberért magát 
feláldozó szovjet űrkutyáról kapta, amivel már önmagában is egy 

érzelmileg terhelt, antropomorfizáló gesztus jön létre – valószínűleg 
kínai labo-ratóriumban született, ahol kevésbé szigorú szabályozás 
mellett folyt a kutatás, ahogy George Church is megjegyzi a Human 
Nature doku-mentumfilmben (Bolt 2019). Luhan Yang pedig a TED-
előadásában is hangsúlyozza az organikus transzplantáció sürgősségét 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 233

A New York Times 
Magazine Tech and 
Design száma. 
Koncepció:  
Delcan & Company. 
Fotóillusztráció:  
Jamie Chung. 
Kellékstyling:  
Pink Sparrow. 2018 

Luhan Yang  
TED-előadása 
 Laika malaccal  
a kivetítőn 



és az eGenesis célkitűzését, miszerint „egy olyan világot akarunk, ahol 
senki sem hal meg várakozás közben” (Yang 2018). 
 
Ez a biotechnológiai gyakorlat mintha közvetlenül valósítaná meg 
Caccavale spekulatív designját: a Laika egyszerre tárgya a gondos-
kodásnak és médiuma a technológiai hasznosításnak. Míg a Utility Pets 
egy fiktív bioetikai modellben bontja ki az affektus és instrumentális 
testhasználat kettősségét, addig a Laika-projekt már maga is egy valós 
bioetikai labor, ahol a szerethetőség és a hasznosság egyazon élő-
lényben testesül meg, egy bioetikai hibridben. A disznó így nemcsak  
a xenotranszplantáció csendes modellje, hanem az újkori biopolitika 
emblémája lesz – a test és az érzelem technológiai és piaci formálá-
sának metszéspontján. Ez a kettősség – a gondoskodás és a hasznosítás 
feszültsége – nemcsak a design és a tudomány területén jelenik meg, 
hanem a kortárs vizuális kultúrában is visszatérő motívummá válik. 

Ilyen kérdéseket tematizál Bong Joon-ho 2017-es filmje, az Okja is, 
melyben egy génszerkesztett óriás csodamalac köré épül az érzelmi 
kötődés és a gondoskodás, miközben a történet során egyre világosabbá 
válik, hogy az állat az ipari hasznosítás potenciális tárgya – még ha végül 
elkerüli is a feldolgozást. A film szatirikus élességgel kritizál minden 
szereplőt – az állatvédő aktivistáktól a média képviselőin és a fogyasz-
tókon át a globális élelmiszeriparig –, akik, illetve amelyek mind saját 
érdekeiket vetítik az állat testébe. A húsfogyasztás felől közelítve 
tematizálja ugyanazt az instrumentális logikát, melyet A sziget (Michael 
Bay 2005) a xenotranszplantáció végletekig vitt verziójában tár elénk: 
itt már nem állatok, hanem génazonos emberi klónok szolgálnak tar-
talék alkatrészként – testként, mely nem birtokolhatja önmagát. 
 
 
Transzfaji terhesség és ökospirituális gondoskodás 
 
Ai Hasegawa I Wanna Deliver a Dolphin (Delfint akarok szülni) című  
2011–2013 között készült projektje egy biopolitikai spekuláció, mely  

234 Az élet mint médium

Bong Joon-ho: Okja, 
2017. Játékfilm 



az emberi reprodukció jövőjét egy ökológiai és bioetikai krízis közegébe 
helyezi. A mű hipotézise szerint egy nő nem emberi fajt, például egy 
delfint hordhatna ki, és így egy kihalás szélén álló faj egyedét szülhetné 
meg – nemcsak megőrzési céllal, hanem mint különleges táplálék-
forrás, mely egyszerre szolgálja az anyai ösztönöket és a fenntartható 
gasztronómiát (Hasegawa 2013). 

A választott faj a Hector-delfin (Cephalorhynchus hectori), mely az  
egyik legkisebb és legritkább delfinfaj: veszélyeztetett státuszát  
a túlhalászat, élőhelyeinek pusztulása és a környezeti szennyezés 
okozta. A faj mérete (egy újszülött csecsemőéhez hasonló), intelli-
genciája és fejlett kommunikációs készsége teszi alkalmassá arra, 
hogy az ember emocionálisan azonosuljon, és ezáltal egy ökospi-
rituális gondoskodási viszonyba lépjen vele. 
 
A projekt középpontjában egy delfin–ember placenta szintetikus 
létrehozása áll, mely lehetővé tenné, hogy az anya immunrendszere ne 
támadja meg a nem emberi magzatot. Az embrió sejtjeiből készülő 
placenta nem közvetítené az anyai immunoglobulinokat, így elke-

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 235

Ai Hasegawa:  
I Wanna Deliver  
a Dolphin,  
2011–2013 



rülhetők lennének az etikai és jogi problémák, melyeket az emberi 
petesejtek használata vetne fel. A projekt tehát a mesterséges biológiai 
interfészeken keresztül újraértelmezi a szülés és fajfenntartás fogalmát – 
egyúttal kérdésessé téve, kié az élet, amit létrehozunk (Rieser 2022). 
 
A Delfint akarok szülni provokatív esettanulmány egy olyan jövőről, ahol 
az emberi test nemcsak a saját faj fenntartására, hanem ökológiai 
pótlásra és gasztronómiai élvezetre is szolgál. A projekt egyszerre 
reflektál a technospirituális utópiákra és azokra a bioetikai dilemmákra, 
melyek a fajok közötti reprodukció, a fogyasztás és a gondoskodás 
mezsgyéjén keletkeznek. A mimetikus mozzanat itt abban áll, hogy  
az anyai test nemcsak szimbolikus helyettesítőként, hanem biológiai 
funkcióként válik egy másik faj szurrogátumává, ezzel új szintre emelve 
a panto- és biomimikri fogalmát. 
 
Yolande Harris értelmezésében Hasegawa projektje nem csupán pro-
vokatív spekuláció az ökológiai válság és a reproduktív technológiák 
jövőjéről, hanem új típusú techno-természet gondolkodásmódra hív:  
egy olyan képzeletbeli rendszerre, melyben az emberi test, a fajfenntar-
tás és a fajok közötti empátia egyaránt a mesterséges ökológiák mé-
diumává válik (Harris 2022). A techno-természet érzékenység e kon- 
textusban azt a reflexív képességet jelöli, mely felismeri, hogy a termé-
szet nem egy elkülönült másik, hanem technológiai interfésze-ken  
és bioetikai döntéseken keresztül újra és újra létrehozott viszony – hibrid, 
konstruált és érzékeny hálózat, melybe az emberi test is beletartozik. 
 
 
5.12.3. A test, mint spekulatív interfész –  
technoorganikus poszthumanizmus 

A test ebben a kontextusban nem csupán biológiai entitásként jelenik 
meg, hanem érzékelési, affektív és technológiai kapcsolódások csomó-
pontjaként, mely képes szimbolikus, mediális és infrastrukturális szere-
peket is betölteni. A poszthumanizmus elméleti mezőiben a test nem 
lezárt organizmusként, hanem állandóan újraszerveződő felületként 
értelmeződik, ahol a természetes és mesterséges határainak elmosó-
dása nem hiba, hanem lehetőség. 
 
Ebben a spekulatív testfogalomban az interfész nemcsak azt jelöli, 
ahol a test találkozik a géppel, a szociális környezettel vagy az öko-
lógiai mássággal, hanem azt is, ahol a test elméleti és morális fe-
szültségei kitapinthatók: sebezhetőség, mesterséges beavatkozás, 
vagy éppen új evolúciós lehetőségek. A test itt nem passzív tárgy, 
hanem aktív médium – olyan szubjektum- és világteremtő felület, 

236 Az élet mint médium



melyre az orvostudomány, a bioetika, a művészet és a technológia 
egyszerre vetíti ki jövőképeit. 
 
A következő példák – Stelarc performanszai, Agi Haines spekulatív 
újszülött-testei és Patricia Piccinini biohibridjei – nem alternatív 
anatómiai lehetőségeket kínálnak, hanem érzékenység-, empátia- és 
testpolitikai kérdéseket tesznek láthatóvá. Ezek az alkotások nem  
a technológia diadalát, hanem a test bizonytalanságát és újraképze-
lésének szükségességét hangsúlyozzák – interfészként értelmezve  
a testet nemcsak a géppel, hanem az ismeretlennel, a jövővel és a má-
sikkal való kapcsolódásban. 
 
 
Stelarc: A test mint kiborgplatform, technológiai kiterjesztés 
médiuma 
 
Stelarc ausztrál performanszművész radikálisan újragondolta a test 
szerepét a kortárs művészetben és technológiában. Művészeti program-
ja a testet nem lezárt biológiai entitásként, hanem folyamatosan 
újrakonstruálható és technológiával bővíthető kiborgplatformként 
értelmezi, mely képes meghaladni evolúciós korlátait. A test ily módon 
nemcsak médiumként, hanem interfészként működik, ahol az emberi és 
nem emberi, biológiai és gépi határok összefonódnak (Stelarc 1991). 
 
A kiborg koncepciója – melyet Donna Haraway már 1985-ös Kiborg-
kiáltványában radikálisan újrapozicionált – azt állítja, hogy az emberi 
test és az azt kiegészítő technológiák közötti határok mesterséges 
konstrukciók. Haraway szerint a kiborg nem álmodik természetes 
egységről, hanem egy hibrid valóságban létezik (Haraway 1985). Stelarc 
ezt a gondolatot nemcsak elméletben vallja, hanem testének 
technológiai kiterjesztésein keresztül meg is valósítja. A Third Hand 
(Harmadik kéz) projekt során például egy mechanikus kart illesz- 
tett testéhez, melyet agyhullámain keresztül kontrollált, miközben  
az eredeti végtagjai önálló mozgásra voltak képesek (Smith 2005).  
Ez az intervenció nem csupán technológiai bravúr volt, hanem erőteljes 
filozófiai állítás a test szétválaszthatóságáról és újraformálhatóságáról. 
 
Másik jelentős projektje, az Ear on Arm (Fül a karon), egy biológiai im-
plantátum, mely egy mesterséges fület helyez el Stelarc karján. Ez a fül 
nemcsak szimbolikus, hanem funkcionális is: mikrofonként működik, 
lehetővé téve, hogy a test mások hangját továbbítsa az interneten 
keresztül (Zylinska 2002). Ezzel a művésszé váló test már nem csu- 
pán önkifejezés, hanem kommunikációs interfész is – médium a szó 
mcluhani értelmében (Ascott 2003). 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 237



A test ilyen formában nemcsak kiterjesztett, hanem nyitott rendszer – 
ahogy azt poszthumanista gondolkodók is hangsúlyozzák. N. Katherine 
Hayles szerint az emberi tudat és test már nem választható el a digi-
tális rendszerektől, és az emberi státusz újraértelmezése elenged-
hetetlenné válik a hálózati kor kihívásaival szemben (Hayles 1999). 
Stelarc performanszai e diskurzusok élő manifesztációi: művészete 
egyfelől megjeleníti, másfelől élő testén keresztül materializálja a 
poszthumanista állapotot. 

A performatív testátírás, amit Stelarc képvisel, médiumelméleti 
szempontból is jelentős. Marshall McLuhan klasszikus állítása – 
miszerint „a médium maga az üzenet” – Stelarc esetében konkrét, 
biológiai valóságként jelenik meg: maga a test válik üzenetté, melyet  
a technológia alakít és határoz meg (Dixon 2007). Ez a folyamat nem-
csak az esztétikát, hanem a test identitását és működését is újra-
definiálja, sőt: maga az én válik hibrid konstrukcióvá. 
 
Összességében Stelarc munkássága radikális kihívást intéz a test bio-
lógiai és társadalmi meghatározottsága ellen. A test nem adott, hanem 

238 Az élet mint médium

Stelarc: Fül a karon. 
Venice International 

Performance Art Week, 
2016. Fotó: Piero Viti 



újraszerkeszthető – egy olyan platform, melyen keresztül az em- 
ber géppé, a gép testté válhat. Ebben az értelemben Stelarc valóban 
poszthumán művész, aki nem csupán a technológia esztétikai lehető-
ségeit, hanem ontológiai következményeit is feltárja. E testfelfogás 
értelmezéséhez hasznos elméleti keretet kínálnak Henry Dicks mi-
mikrikategóriái, különösen a pantomimikri fogalma, mely a természet 
nem másoló, hanem relációs alapú leképezésére épül (Dicks 2023).  
A pantomimikri nem reprezentál, hanem szervez: decentralizált, emer-
gens rendszerekhez igazodik – éppúgy, ahogy Stelarc technológiai be-
avatkozásai is működnek. 
 
A Harmadik kéz nem emberi kéz másolata, hanem új idegi és mozgási 
struktúra. A Fül a karon nem érzékszerv, hanem kommunikációs inter-
fész, mely a testet hálózati csomóponttá alakítja. Ezek nem utánozzák 
a természetet, hanem komplex rendszerszintű működéslogikákat 
aktiválnak – ezért tekinthetők pantomimikriként működő művészeti 

aktusoknak. Ugyanebbe a diskurzusba illeszthető a Vacanti-egér példája 
is – az 1997-ben bemutatott, laboratóriumban előállított egér, melynek 
hátán emberi porcból növesztett fület alakítottak ki (Cao et al. 1997). 
Bár nem génmódosításról, hanem szövetmérnökségi kísérletről volt szó, 
az egér képe mégis ikonikussá vált a biotechnológia és etika határte-
rületein. Tudományos szempontból a Vacanti-egér a regeneratív orvos-
lás áttörését jelezte: azt demonstrálta, hogy az élő test strukturálható, 
újraépíthető – nem csupán biológiai, hanem mérnöki szempontból is. 
Stelarc művészetével párhuzamosan ez az aktus a test médiumként való 
újraértelmezését reprezentálja: míg a Vacanti-egér esetében az emberi 
szövet élő állat testén nyer formát, addig Stelarc a saját testét alakítja  

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 239

Vacanti-egér,  
1997. Laboratory for 
Tissue Engineering and 
Organ Fabrication, 
Massachusetts General 
Hospital,  
Boston, MA, USA,  
Dr. Joseph P. Vacanti 



át technológiai eszközök segítségével, új funkciókat és jelentéseket adva 
neki. Mindkét esetben a test olyan nyitott, újraszerkeszthető plat-
formként jelenik meg, ahol az identitás, funkcionalitás és bioló- 
giai forma többé nem rögzített, hanem átírható. A Vacanti-egér képe  
a mimikri határán lebeg: bár látszólag utánozza az emberi fület, való-
jában inkább strukturális és kontextuális relációt hoz létre – így a pan-
tomimikrihez hasonló elven működik, miközben előrevetíti az onto- 
mimikri poszthumán lehetőségeit. 
 
Ugyanakkor Stelarc munkái túl is lépnek a pantomimikri keretén. 
Nemcsak természeti logikákhoz adaptálódnak, hanem új ontológiai 
státuszokat hoznak létre a test és technológia összefonódásából. Ezt a 
mimikrit – mely nemcsak utánoz, hanem létet konstruál – nevezhetjük 
ontomimikrinek. Stelarc tehát nem a természet mintájára formálja 
testét, hanem új testvilágokat épít, ahol a test egyszerre médium, 
rendszer és kritikai állítás. 
 
 
Agi Haines: Spekulatív orvosi testmódosítás –  
az újszülött-fiziológia újraértelmezése 
 
Agi Haines brit designer és kutató azon kortárs alkotók közé tartozik, akik 
a testet nem pusztán biológiai organizmusként, hanem technológiailag 
alakítható, társadalmilag tervezett és esztétikailag konstruált entitásként 
értelmezik. Munkássága különösen a spekulatív design eszközein keresz-
tül vizsgálja a jövőbeli orvosi technológiák társadalmi, etikai és ontológiai 
következményeit (Dune és Raby 2013). A Transfigurations (Átváltozások, 
2013) című projekt hiperrealisztikus újszülöttszobrokon keresztül jelenít 
meg olyan sebészeti módosításokat, melyek célja a jövőbeni környezeti 
és szociális kihívásokhoz való testi alkalmazkodás. 
 
Ezek a beavatkozások nem a jelenkori orvosi gyakorlat meg-
hosszabbításai, hanem egy radikálisan új testfelfogás spekulatív 
víziói. A thermal epidermiplasty során a koponyabőr felszínének meg-
növelésével fokozódik a hőleadás, lehetővé téve a test alkalmaz-
kodását a globális felmelegedéshez. A bibuccalplasty a pofazacskók 
tágítását célozza a koffein gyorsabb felszívódása érdekében, egy olyan 
jövőt feltételezve, ahol a stressztűrés biológiai eszközökkel opti-
malizálandó. Az extension osteogenesis az arccsontok irányított nö-
vesztését modellezi: a csontok milliméterenkénti tágítása révén 
aerodinamikusabb fejforma hozható létre. Végül az epidermal myos-
tomy egy új nyílás létrehozását írja le a fül mögött, mely gyógyszer-
bevitelre optimalizált felületet kínál olyan csecsemők számára, akik 
tartós kezelést igényelnek (Haines 2013). 

240 Az élet mint médium



A Transfigurations testei groteszkek és mégis ismerősek: nem beteg-
ségeket reprezentálnak, hanem a lehetséges adaptációk és új biológiai 
státuszok vizuális manifesztációi. Ezek a módosítások nem pusztán 
testátalakítások, hanem funkcionális és társadalmi jövőképek is egyben. 
A bemutatott testek nem a természetet másolják, hanem alternatív 
fiziológiákat konstruálnak – olyan világokat, ahol a túlélés, az alkal-
mazkodás és a testhasználat jelentése újrarendeződik. Ez a működés-
mód illeszkedik az ontomimikri elméletéhez: nem a természet után- 
zásáról van szó, hanem új testvilágok létrehozásáról, ahol a funkció meg-
előzi a formát, és a test moduláris, adaptálható rendszerként működik. 
 
A Haines által megjelenített gyermektestek ebben a kontextusban 
különös jelentőséget kapnak: az újszülött mint leginkább malleábilis – 
alakítható – testforma, a jövő technológiai kísérleteinek elsődleges 
médiumává válik. Ez nemcsak biológiai, hanem mélyen etikai kérdés is. 
A tervezett gyermek, a designer babyk problematikája már nem pusztán 
spekulatív jövőkép: a testmódosítás már a jelen része, csak gyakran 
láthatatlan struktúrákon – hozzáférésen, erőforráson, döntéshozatalon 
– keresztül valósul meg. A Transfigurations így egyszerre jövőrajz és 
jelenkritika: médiumként és kritikaként is működő testet mutat, mely 
egyszerre anyag, rendszer és állítás. 

Haines későbbi munkáiban ez a gondolkodásmód még inkább  
a funkcionális szervdizájn spekulatív lehetőségeit dolgozza fel.  
A Circumventive Organs (Veszélyelhárító szervek) című projektjében 
például olyan hibrid szerveket képzel el, melyek különböző fajok 
sejtjeinek kombinálásával, majd bioprinting segítségével jönnek létre. 
Az egyik koncepció egy defibrilláló szerv, mely elektromos angolna 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 241

Agi Haines:  
Transzfigurációk. 
Termális 
Epidermiplasztia,  
2013 



sejtjeit használja a szívritmuszavar észlelésére és az azonnali 
beavatkozásra; egy másik egy légzőszervi váladékot eltávolító szerv, 
mely csörgőkígyó izomszöveteit alkalmazza cisztás fibrózisban szen-
vedők számára; míg egy harmadik a piócák nyálmirigyéből vett sejtek 

révén képes érzékelni és megelőzni az agyi vérrögképződést. Ezek az 
elképzelt szervek nem természetes evolúciós minták másolatai, hanem 
ontomimikriként működő konstrukciók, melyek új biológiai és funk-
cionális lehetőségeket nyitnak meg a test számára – túl a fajhatárokon 
és a hagyományos szervezeti logikán. 
 
 
Patricia Piccinini: Hiperrealista biohibridek – gondoskodás, 
evolúció és empátia a poszthumán testben 
 
Patricia Piccinini ausztrál kortárs művész munkái a test, a biotech-
nológia és az érzelmi kapcsolatok összefüggéseit vizsgálják. Hiper-
realista szobrai és installációi olyan bioorganikus lényeket jelenítenek 
meg, melyek az emberi és állati anatómia határait elmosva – gyakran 
egyidejűleg ismerősként és idegenként – állnak a néző elé. Ezek a hibrid 
testek nem csupán formai vagy esztétikai kísérletek, hanem relációs 
konstrukciók: érzékeny térképek arról, hogyan alakulhat ki kötődés, 
empátia és gondoskodás olyan entitások felé, melyek nem illeszkednek 
a megszokott biológiai kategóriákba (Heartney 2004). 
 
A művész gyakran jelenít meg olyan szituációkat, ahol ezek a lények 
emberekkel – leggyakrabban gyermekekkel – kerülnek intim interak-
cióba. A The Young Family (Az újdonsült család, 2002) című szobor 
például egy genetikai manipulációval létrehozott, emlősszerű lényt 

242 Az élet mint médium

Agi Haines: 
Circumventive Organs, 

2013 



ábrázol, mely saját utódait szoptatja. Bár a test felépítése idegenséget 
sugall, a jelenet hangulata ismerős: az anyai gondoskodás ikonográ-
fiáját idézi fel. Itt nem a gének, hanem az érintések, tekintetek és 
közelségek válnak jelentéshordozókká – a biológiai különbség nem 
kizár, hanem összekapcsol (Braidotti 2013). 

Hasonlóan komplex viszonyokat tematizál a Prone (Hasmánt) című 
szobor is, mely egy fekvő helyzetben ábrázolt lényt mutat be: teste 
újszülöttre emlékeztet, de disznószerű orra, állati fülei és átlényegült 
arányai elbizonytalanítják a nézőt. Ez az emberközeli, de mégsem 
emberi minőség nemcsak esztétikai, hanem etikai kérdéseket is felvet. 
A lény sebezhetősége, puha bőre és passzív testtartása az anyai gon-
doskodás gesztusaira hívja a tekintetet, miközben anatómiai idegen-
sége provokálja is azt (Piccinini 2023). Caitlyn Burford szerint ezek  
a lények nem szörnyek, hanem groteszk, queer testek, melyek liminális 
zónákban – emberi és nem emberi, mitikus és aktuális között – 
léteznek, és ezzel az empátia új lehetőségeit nyitják meg (Burford 2014) 
 
A Hasmántban megjelenő lény testi jelenléte – meztelen, puha bőrű, 
passzív, alvó alakja – különös módon idézi fel a mesterségesen 
létrehozott lényt, Drent, Vincenzo Natali A hibrid (2009) című filmjéből. 
Mindkét figura a gyermekiség, a kiszolgáltatottság és a biológiai 
ambivalencia jegyeit hordozza: egyszerre keltenek gondoskodásra 
késztető empátiát és feszültséggel teli idegenségérzetet. A filmben  
a gyermektelen kutató házaspár saját laboratóriumában neveli fel  
az általa létrehozott hibridet, miközben szülői, tudományos és hatalmi 
szerepeik folyamatosan összemosódnak. Ahogyan Piccinini lényei, úgy 
Dren sem helyezhető el egyértelműen az emberi–állati, természetes–

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 243

Patricia Piccinini: 
Prone, 2011.  
Szilikon, rókaszőr,  
új-zélandi 
oposszumszőr.  
Fotó: Grahm Baring 



mesterséges vagy szerethető–félelmetes dichotómiákban. A kérdés 
tehát nemcsak esztétikai vagy narratív, hanem etikai is: milyen testeket 
vagyunk hajlandók szeretni, mikor válik egy lény hozzánk tartozóvá,  
és hol húzódik a határ a teremtés, a törődés és a kontroll között? 
 
A poszthumanizmus Piccinini értelmezésében nem a technológiai 
dominancia víziója, hanem a kapcsolatok új mintázatainak lehetősége. 
Az emberi test nem zárt fajspecifikus forma, hanem kapcsolódásra 
képes interfész, melyen keresztül érzelmi, kulturális és ontológiai 
viszonyok újrarendezhetők. Az evolúció nem lineáris, hanem nyitott, 
variábilis és spekulatív folyamatként jelenik meg – ahol a hibriditás nem 
kivétel, hanem működési elv. 
 
Az empátia, mely Piccinini műveiben központi jelentőségű, nem az 
azonosságra, hanem a másikkal való törődés tapasztalatára épül – akkor 
is, ha az a másik biológiailag radikálisan eltérő. E testek nem azért érin-
tenek meg, mert emberiek, hanem azért, mert érzékenyek és sebezhető-
ek – affektív térként működnek. Művészete ebben az értelemben nem  

a természet mimézise, hanem ontomimikri: új testvilágokat konstruál, 
ahol a forma nem utánoz, hanem új affektív és relációs konfigurációkat 
aktivál. A test itt nemcsak médium, hanem kritikai tér is, ahol a biopoliti-
kai kérdések nemcsak értelmeződnek, hanem meg is testesülnek. 
 
 
5.12.4. A test, a faj és a jövő újraírása – biofikciók és 
ökodisztópiák 

A poszthumán és ökokritikai gondolkodás másik kísérleti terepe  
a spekulatív irodalom és film, ahol a test, a faj és a jövő nemcsak 
ábrázolható, hanem újraírható entitásként jelenik meg. A biofikció, 

244 Az élet mint médium

Vicenzo Natali: Hibrid,  
2017. Játékfilm 



mint intermediális és konceptuális műfaj, nem csupán biológiai 
változásokat tematizál, hanem rákérdez arra is, mit jelent embernek 
lenni egy olyan világban, ahol az élőlények tervezhetővé, cserélhetővé 
és kommodifikálhatóvá válnak. A spekulatív szöveguniverzumokban  
az ökológiai válság és a biotechnológiai fejlődés nem egymást kizáró, 
hanem egymást erősítő erők: az ökodisztópiákban a természet nem 
háttér, hanem a testbe írt kihívás. Ebben a fejezetben olyan műveket 
vizsgálunk, melyek felforgató módon jelenítik meg a faj és test 
spekulatív újratervezését: Margaret Atwood MaddAddam-trilógiája  
a bioetikai és mitikus struktúrák irodalmi újraszervezését mutatja be, 
míg David Cronenberg Jövő bűnei című filmje egy posztorganikus 
testuniverzumot vetít elénk, ahol az ökológiai adaptáció a belső szer-
vek és metabolikus folyamatok szintjén zajlik. E művek nemcsak  
a biopolitikai kontroll és az ökológiai túlélés kérdéseit tematizálják, 
hanem a test és az identitás határait is elbizonytalanítják. A biofikció 
tere tehát nem pusztán narratív, hanem ontológiai és etikai labora-
tórium: olyan tér, ahol a test nem stabil entitásként, hanem folya-
matosan újraformált, átírt és újraértelmezett konfigurációként jelenik 
meg. A MaddAddam-trilógia guvatjai – a genetikailag módosított, 
poszthumán lények – nem egy lineáris evolúció végpontjai, hanem egy 
tervezett, morális és kulturális kivonulás eredményei. Nem az emberi-
ség jobbik verziói, hanem egy radikálisan más társadalmi és érzékelési 
rend hordozói. Ezzel szemben Cronenberg filmjében a test nem kivonul, 
hanem reagál: az ökológiai pusztulásra válaszul saját belső architek-
túráját kezdi módosítani, mintegy újrahangolva önmagát a megválto-
zott világ anyagi viszonyaira. A biofikció ezen példái a jövő politikai 
anatómiai kérdésfeltevéseiként olvashatók, melyek túlmutatnak az  
utópiák és disztópiák binaritásán. Inkább azt mutatják meg, hogy  
az emberi test maga válik a spekuláció médiumává – a jövő nem valahol 
máshol van, hanem a húsban, a génben, az anyagcserében és a mitikus 
nyelv újraaktivált formáiban íródik újra. 
 
 
Genetikai mítoszteremtés és poszthumán testpolitika – Atwood 
trilógiája 
 
A biofuturista és ökodisztópikus irodalom egyik legkomplexebb vízióját 
Margaret Atwood MaddAddam-trilógiája nyújtja, mely az ökológiai 
összeomlás, a biotechnológiai vállalatok uralma és a génszerkesztés 
következményeinek sötét ökológiájában kalauzol. Atwood világa 
nemcsak disztópikus, hanem groteszk és sötéten ironikus: megjelennek 
benne a húsgólemek – tudat nélküli, gyorsan termeszthető szárnyas 
húsorganizmusok, melyeknek nincs fejük vagy agyuk; a PuHaj-birkák 
(Mo’Hair sheep), melyeket emberi haj növesztésére hoztak létre; 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 245



valamint a görmenyek (rakunks), a házi kedvencként tenyésztett 
görény–mosómedve hibridek, melyek kedves külsejük ellenére 
veszélyesek (Atwood 2009). Ilyen még a kengubárány (kanga-lamb), 
mely a birka szelíd természetét és nagy fehérjehozamát kombinálja  
a kenguru ellenálló képességével, miközben nem termel metángázt –   
ám idővel invazív fajjá válik. A kutyafarkasok (wolvogs) pedig kutyának 
álcázott ragadozók: szelídnek tűnnek, de veszélyesek, megtévesztésre 
lettek kitenyésztve (Atwood 2003). 
 
Ezek a bioentitások az ipari biotechnológia eszköztárába illeszkednek: 
a kommodifikált test paradigmájába, ahol az élőlény funkcionális 
nyersanyaggá válik, autonómia vagy identitás nélkül. A gömböc 
(pigoon) ennek emblematikus példája: emberi DNS-sel módosított 
intelligens sertés, melyet hús- és szervtermelésre fejlesztettek ki.  
A projekt célja az volt, hogy emberi szövetekkel kompatibilis szerveket 
termeljenek bennük: „olyan, humán szövetekből álló szervek széles 
választékát növesszék, melyek könnyen és kilökődés nélkül beültet-
hetők az emberbe, ugyanakkor ellenállnak az opportunista mikrobák-
nak és vírusoknak” (Atwood 2003). Ám a gömböcök később már nem 
csak orvosi nyersanyagként jelennek meg: csoportba rendeződnek, 
emlékeznek, megtorlást gyakorolnak – vagyis a bioetikai státuszuk 
radikálisan újraértékelődik (Hamrouni 2021). 
 
A guvatkák, Atwood poszthumán lényei, laboratóriumi körülmények 
között előállított, genetikailag javított emberek: békére kondicionáltak, 
növényevők, UV-álló bőrrel, és színváltásra képesek. Létezésük célja  
egy természethez szimbiotikusan illeszkedő, agressziómentes új em-
beri faj létrehozása. Ám megszületésük egy bioetikai kísérlet eredmé-
nyeként történik – a test és az identitás itt már nem természetes 
adottság, hanem mesterségesen formált és programozható konstruk-
ció (Kucukalic 2021). A guvatkák teste egy identitáslabor médiuma,  
mely az emberi fejlődést biotechnológiai formálhatóságként értel- 
mezi (Gibson 2020). 
 
A trilógia világépítése nem csupán jövőkritika, hanem poszthumán 
újrakezdés is: a globális kataklizma után az emberiség nem tűnik el, 
hanem átalakul – biológiailag, társadalmilag és mitopoétikusan. Crake, 
a trilógia transzhumanista és biopolitikai társadalommérnöke, Atwood 
víziójában nem pusztán egy karizmatikus tudós, hanem a poszthumán 
világ architektusa is. Technokrata géntervezőként egy új, mesterségesen 
optimalizált emberfajt – a guvatkákat – hoz létre, akiket a hagyományos 
emberi agressziótól, szexualitástól és vallási impulzusoktól mentes 
biológiai programozás jellemez (Marks de Marques 2015). Crake alakja 
egyszerre testesíti meg a biotechnológiai utópizmus radikális logikáját 

246 Az élet mint médium



és annak etikai válságát: víziója egy letisztított, steril emberiség, mely 
kizárólag a funkcionalitás és az ökológiai fenntarthatóság elvei szerint 
él. Az ő szerepében sűrűsödik össze a korporatív tudásgyárak hatalma, 
a testek feletti kontroll technológiai lehetősége, valamint a világvége 
utáni újrakezdés ambivalens ígérete. Crake nemcsak egy karakter, 
hanem egy biopolitikai projekt megtestesülése, aki az emberi evolúciót 
már nem természetes, hanem mérnöki úton írná újra. 
 
A guvatkák például nemcsak bioetikailag újraformált entitások, hanem 
mitológiát alkotó lények is, így a nyelv a túlélés és az értelmezés 
médiumává válik (Cuadrado Payeras 2021). Ez a mitikus-nyelvi dimenzió 
különösen fontossá válik egy olyan világban, ahol a technológiai 
tervezés nem csupán anyagi, hanem jelentésalkotó aktus is. A guvatkák 
egyúttal Crake bioetikai vízióját is tükrözik: születésük nem profit-
orientált, hanem egy új poszthumán társadalmi rend programozott 
modelljeként jönnek létre, melyben az agresszió, birtoklás és triba-
lizmus kiiktatásra kerül (Ray 2022). Atwood nem teljesen reménytelen 
jövőt fest: lehetőséget hagy egy posztapokaliptikus koegzisztenciára, 
mely egy radikálisan átalakult világban játszódik le – de a túlélés formái 
itt már nem az emberi dominancia folytatásai, hanem a fajok közötti 
viszonyok újraértelmezései (Cuadrado Payeras 2021). 
 
Ironikus módon épp a történetmesélés, a rítus és a mítosz válik új közös-
ségi struktúrájuk alapjává – annak ellenére, hogy Crake tudatosan pró-
bálta kiiktatni belőlük a vallási és szimbolikus gondolkodást (Atwood 
2003; Marks de Marques 2015). A nyelv, az írás és a rituális struktú- 
rák megjelenése a MaddAddam zárórészében válik teljessé, amikor 
Blackbeard, a guvatka fiú megtanul írni, történeteket alkot, és megírja  
a Könyvet – egy új mitológia és történelem alapkövét (Atwood 2013). 
 
A technológiai sterilizációval operáló transzhumanista ideál itt 
visszájára fordul: Crake poszthumán projektje nemcsak etikai és kul-
turális kudarcot vall, hanem ökológiai átalakulásokat is katalizál.  
A guvatka–ember hibridek, az írásbeliség és történetmesélés vissza-
térése, valamint a könyv szimbolikus jelentése mind azt jelzik: a kultú-
ra nem kiiktatható, csak új médiumokon keresztül reterritoriali- 
zálható (Marks de Marques 2015). 
 
A természet ebben a világban már nem a rend és stabilitás szimbóluma, 
hanem politikai, gazdasági és etikai viták terepe – egy radikálisan 
újraértelmezett ökológiai színpad, ahol az emberiség már nem néző, 
hanem tervező és felelős aktor. Donna Haraway természetkultúra-
fogalma szerint minden természetkép egyben kulturális konstrukció is – 
Atwood világa pedig ennek irodalmi manifesztációja (Haraway 2003; 

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 247



Wolfe 2009). Cary Wolfe értelmezésében a poszthumanizmus egy olyan 
történeti-társadalmi állapot, ahol az ember már nem tekinthető sem 
önálló biológiai egységnek, sem független kulturális entitásnak, hanem 
a technológiai és ökológiai rendszerekbe ágyazott lényként jelenik meg 
(Wolfe 2009). Atwood usztopiája épp ezt a feszültséget tematizálja:  
a technológia és kultúra teljes elhagyására irányuló poszthumán ter-
vezés, valamint a nyelv, mítosz és történetmesélés újraszületése közötti 
feszültséget (Atwood 2011). 
 
 
A test mint ökokritikai médium Cronenberg világában 
 
A test poszthumán újraírásának kérdése a kortárs filmben is központi 
témává válik. David Cronenberg Jövő bűnei (2022) című filmje nem 
elszigetelt mű, hanem életművének radikális összegzése: a test, tech-
nológia és identitás viszonyainak végpontig tolt esztétikai és politi- 
kai újraírása. Már korábbi alkotásaiban – mint a Videodrome (1983), az 
eXistenZ (1999) vagy a Crash (1996) – is következetesen a test médium-
ként való értelmezése dominál: organikusan beépülő képernyők, 
bioportok, mutálódó játékkonzolok, szexualizált balesettestek. Ezek 
mind a test technológiai behatolhatóságát, valamint az érzékelés és 
identitás destabilizálódását tematizálják. Cronenberg világában a test 
már nem kizárólag médium, hanem belső technológiai tér – nem 
kívülről csatlakoznak hozzá a gépek, hanem maga a test válik technogén 
felületté, ahol a természet és kultúra közti határok végleg felszá-
molódnak (Pappis 2023). 
 
A Jövő bűnei ebben az értelemben egy posztorganikus poszthumán vízió: 
egy olyan világot tár elénk, ahol az evolúció már nem a természet vak 
folyamata, hanem a szándékosan beavatkozott, kontrollált és esztétizált 
testek terepe. A háttérben egy diszkréten lepusztult, szürke, ipar utáni 
táj sejlik fel: a civilizáció romjai között nincs természet, csak rozsda, 
beton, törmelék és sötét vizek. Az ökoszisztéma összeomlott, de ezt  
a világ nem siratja el – az alkalmazkodás organikus és szintetikus 
válaszai némán dolgoznak tovább az emberi testen belül. Ez a világ nem 
a természet elvesztését gyászolja, hanem annak újrarendeződését 
ünnepli: a természet már nem ökoszisztéma, hanem posztbiológiai 
jelenlét a testben – például új szervek, ismeretlen eredetű metabolikus 
funkciók formájában. 
 
A film univerzuma ennek megfelelően nemcsak disztópikus, hanem 
szervesen groteszk: a testek új szerveket növesztenek, melyek célja  
és eredete ismeretlen. Az emberi fájdalomérzet eltűnt, a sebzés és belső 
módosulás már nem trauma, hanem esztétikai tapasztalat. A test nem 

248 Az élet mint médium



a fájdalom tárgya, hanem látvány és közlés médiuma – az élő bon-
colások, mint Saul Tenser művészeti aktusai, új érzéki protokollt hoznak 
létre. A művészet nem kívülről értelmezi a testet, hanem a testen 
keresztül generál új érzéki ökológiákat – a mutáció mint esztétikai 
médium jelenik meg, mely újraérzékenyít a test változékonyságára 
(Pappis 2023). Cronenberg radikálisan újraértelmezi a test fogal- 
mát: nem biológiai entitásként, hanem médiumként és performatív 
felületként jelenik meg, ahol az organikus és technológiai, a termé-
szetes és mesterséges közti határok elmosódnak, az emberi test maga 
válik a spekulatív design terepévé. 
 
A film spekulatív kérdésfeltevése egyszerre ökokritikai és bioesztétikai: 
mi történik egy olyan világban, ahol a természet már nem külső, hanem 
belső dimenzió, ahol az emésztőrendszer nemcsak élelemfeldolgozó 
szerv, hanem egy új ökológiai jövő kulcsa? A háttérvilág rejtetten 
ökokritikai: a civilizáció maradványai közé szorult emberiség új túlélési 
stratégiái között megjelennek a műanyagevők is, akiknek emésztő-
rendszere képes lebontani a szintetikus polimereket. Ők egy újfajta, 
posztindusztriális metabolizmust képviselnek, mely már nem termé-
szetközeli, hanem hulladékalapú ökológiát feltételez – ez az adaptáció 
nem a környezeti alkalmazkodás hagyományos formája, hanem a test 
belső evolúciójára, a szintetikus hulladékhoz való fiziológiai idomulásra 
épül (Tronstad 2023). 
 
Az ökológiai érzékelés nem a táj felé irányul, hanem a test belsejében 
megjelenő új szerveken és metabolizmusokon keresztül szerveződik 
újra (Pappis 2023). 
 
A motívum hátterében valós ökológiai tapasztalat is áll: Cronenberg egy 
2022-es interjúban úgy fogalmazott, hogy saját filmje utólagos 
megerősítést nyert a tudományos felfedezés által, mely szerint mik-
roplasztikot mutattak ki az emberi vérben. Bár a film ötlete és forgató-
könyve ezt megelőzően született, a felfedezés rámutat arra, hogy  
a szintetikus anyagok már nem külső fenyegetésként, hanem belső 
valóságként írják át az emberi testet (Handler 2022). 
 
E belsővé vált természet tapasztalatát erősíti meg egy friss értelmezés 
is, mely szerint a test nem csupán áldozat vagy védekező mechanizmus, 
hanem egyfajta biológiai érzékelőfelület, mely a jövő környezeti 
hatásaira reagál. A testben növekvő szervek ebben az értelmezésben 
nem devianciák, hanem előérzékelők – biológiai válaszreakciók, melyek 
a szennyezés, mutáció és kontroll világában jönnek létre. Mindezt egy 
állami szerv – az Új Szervek Regisztrációs Hivatala – próbálja szabályozni, 
mely a testekben megjelenő mutációkat nyilvántartja, osztályozza,  

A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban és művészetben 249



és szükség esetén kriminalizálja. A test így egyszerre válik az állam által 
kontrollált biopolitikai objektummá és a privát ellenállás performatív 
felületévé. A szabályozási mechanizmus Foucault biopolitikai koncep-
ciójának megfelelően nem pusztán adminisztratív gyakorlat, hanem a 
természet és a test feletti hatalom újratermelésének terepe, mely a test 
belső változásait is kormányozhatóvá és katalogizálhatóvá igyekszik 
tenni. Ugyanakkor a film világában egy biokapitalista szereplő – egy 
technológiai vállalat – is megjelenik, mely saját fejlesztésű műanyag-
evő testeket és gépeket állít elő. Ez a cég nem ökológiai egyensúlyt, 
hanem monopolizálható túlélési infrastruktúrát gyárt, a testet pedig  
a bioipari innováció és gazdasági kisajátítás terepévé alakítja. A ter-
mészet belsővé válása nemcsak érzéki és ökológiai tapasztalat, hanem 
politikai és gazdasági tét is. A test ebben a kontextusban egyszerre vá-
lik a biopolitikai kontroll tárgyává és a biokapitalista innováció eszkö-
zévé. Ugyanakkor megnyílik egy harmadik értelmezési horizont is: a test 
mint új bioesztétikai szuverenitás színtere jelenik meg, ahol az élő 
anyag nem csupán kormányozható, hanem érzéki-ontológiai perfor-
manszként is értelmezhető (Pappis 2023; Cooper 2008; Foucault 1978). 
 
Cronenberg világképe – akárcsak Atwoodé – nem pusztán disztópia, 
hanem spekulatív testpolitikai allegória: a test az a tér, ahol az ökoló-
giai válság, a biotechnológiai beavatkozás és az új esztétikai rezsi- 
mek keresztezik egymást. A túlélés, alkalmazkodás és jelentésképzés 
immár nem az emberi tudat, hanem a test morfológiájának terepén 
megy végbe. Ebben a poszthumán világban a természet nem kívülről 
szabályoz, hanem belülről formál – s ezáltal a test válik a jövő legfőbb 
spekulatív felületévé. 
 
A biofikció mediális működésének egyik kulcsa a mimikri újra-
értelmezett fogalmi hálózata. Atwood és Cronenberg világai nem 
formai utánzást, hanem komplex, többrétegű ráhangolódást mutatnak: 
a pantomimikri logikája szerint a testek nem a természet külső for- 
máit másolják, hanem belső működésmintázatait – metabolikus, 
relációs és affektív szinten. A guvatkák animamimetikus szereplők, akik 
mitikus történetalkotásukkal és rituális tudásukkal új közösségi 
struktúrát hoznak létre. Ugyanakkor megjelenik egy további, eddig  
nem nevesített dimenzió is: az ontomimikri, melyben a mimézis már 
nem csupán relációs vagy affektív viszonyt tükröz, hanem új létfelté-
teleket hoz létre. A guvatkák nem utánoznak, hanem újraszervezik  
az emberi lét lehetőségét – létezésük önálló ontológiai konfigurációként 
értelmezhető. Hasonlóképp, a Jövő bűneiben megjelenő műanyagevő 
testek sem biológiai másolatok, hanem olyan létmódok, melyek  
a természet elvesztése után, annak romjain épülnek fel. Az ontomimikri 
tehát nem egyszerűen válasz a természetre, hanem alternatív létformák 

250 Az élet mint médium



performatív konstruálása: olyan mimetikus működés, melyben  
a természet helyét a test veszi át mint világképző médium. Ez a radi-
kális elmozdulás igazolja a disszertáció alaptételét: hogy az élet nem 
csupán biológiai, hanem esztétikai, etikai és technikai döntések által 
konstruált médium, melyen keresztül a jövő nem csupán elképzelhető, 
hanem megformálható. 
 

VI. ÖSSZEGZÉS 
 
A disszertáció kiindulópontja, hogy az élet fogalma nem tekinthető 
stabil ontológiai kategóriának: jelentése kulturálisan és mediálisan 
konstruált, és történeti, technológiai, valamint társadalmi kontextusok 
szerint folyamatosan újrarendeződik. Az élet ebben az értelmezés- 
ben nemcsak biológiai entitás, hanem médium, melyen keresztül 
különböző társadalmak technikai, esztétikai és filozófiai jelentéseket 
artikulálnak. A dolgozat ennek megfelelően a médium fogalmát is 
újradefiniálja, és kiterjeszti az élő rendszerekre, a biológiai anyag 
performatív és reprezentációs működésére. 
 
A biomédia – mely nem új médiumtípus, hanem interdiszciplináris és 
kritikai mező – olyan művészeti, design- és tudományos gyakorlatokat 
ölel fel, melyek az élőt nemcsak tárgyként, hanem mediális aktorként 
kezelik. A bioart, biodesign, spekulatív design és biofikció gyakorlatai 
együtt egy olyan fogalmi és érzékelési térképet alkotnak, melyben az 
élet reprezentációja, újraszervezése és spekulatív performativitása új 
fénytörésbe kerül. 
 
A dolgozat történeti és elméleti áttekintésen keresztül mutatja be, 
hogyan alakult át az élet médiumként való felfogása a korai szimbolikus 
és teológiai értelmezésektől kezdve a felvilágosodás tudományos 
reprezentációs rendszerein, majd a XX. század biopolitikai és infor-
mációelméleti fordulatain át egészen a kortárs poszthumanista és 
ökokritikai gyakorlatokig. 
 
A kutatás egyik eredménye az új fogalmi keretrendszer kidolgozása, 
különös tekintettel a mimikri alternatív formáira: az episztemomimikri, 
animamimikri, szimbiomimikri és ontomimikri négy olyan értelmezési 
tengelyt kínál, melyek lehetővé teszik a természetutánzás nemcsak 
technikai, hanem spirituális, affektív, esztétikai és etikai dimenzióinak 
értelmezését is. Ezek a fogalmak a biomédia komplex működését és 
kritikai potenciálját teszik hozzáférhetővé egy poszthumán, relációs  
és ökológiai horizontban. 
 

Összegzés 251



Az élet mint médium megközelítés lehetővé teszi az élet és a ter- 
mészet vizuális, materiális és episztemológiai reprezentációk kri- 
tikáját, a tudományos illusztrációktól a bioart performativitásáig.  
A dolgozat hangsúlyozza, hogy a mimetikus technológiák nem sem-
legesek, hanem a természet redukcióját és biopolitikai leképezését 
szolgálják – legyen szó ipari biomimetikáról, mérnöki szemléletről vagy 
bioetikai kérdésekről. 
 
A disszertáció lehetséges gyakorlati implikációja a designkutatás és  
-oktatásban a fogalmi keret alkalmazása a bio-, spekulatív és kritikai 
design oktatásában, különösen olyan témákban, mint az anyagökológia, 
a bioetika vagy az ökoesztétika. Másrészt a biomédia mint mediális 
működésmód új szempontokat kínál a bioart és poszthumán művészet 
értelmezéséhez, archiválásához és kurátori kontextualizálásához. Har-
madrészt a dolgozat által tárgyalt fogalmak és esettanulmányok segít-
hetik a művészek, tudósok és tervezők közti együttműködést egy közös 
konceptuális nyelv megteremtésével. A bio- és pantomimikri-stratégiák 
nemcsak esztétikai megoldások, hanem kritikai ökológiai gesztusok.  
Ezek a stratégiák a poszthumán etikához, a kollektív felelős-séghez és  
a tervezői szerep újraértelmezéséhez kapcsolódnak.  
 
Jövőbeli lehetséges kutatási irányok közt szerepel a mimikri fogal-
mainak mélyebb empirikus vizsgálata: a dolgozat által bevezetett négy 
mimikritípus alkalmazhatóvá válik konkrét művészeti projektek, 
biodesign-kísérletek és tudományos kutatások elemzésére. Másrészt  
a biomédia és ökológiai adaptáció: további részletesebb kutatás tárgya 
lehet, hogy a biomédia hogyan reagál a klímaválságra, és milyen 
spekulatív vagy adaptív formákban képződik újra az ökológiai 
gondolkodás. Hasonlóképpen a poszthumán test- és identitásformák 
témája tovább vizsgálható a test mint médium, valamint a spekulatív 
interfészek alapján, hogyan írható újra a biológiai identitás a jövőben. 
Illetve a digitális és mesterséges biomédia kapcsolatának vonatkozá-
sában: a szintetikus biológia és az AI-alapú valós és biofikciós gyakor-
latok – például mesterséges sejtek, biorobotika vagy szimulált öko- 
szisztémák – vizsgálata releváns lehet az élet médiumként való értel-
mezésének további rétegeihez. Ilyen kutatási irány lehet: AI–bioszféra 
interakciók és algoritmikus ökológia, különös tekintettel arra, hogy  
az algoritmusok hogyan érzékelik és reprezentálják az élőt; poszt-
biológiai életmodellek: olyan entitások vizsgálata és kritikája, melyek 
nem biológiai módon, de életszerűként viselkednek vagy a gépi életér-
zékelés: annak vizsgálata, hogyan értelmezik a mesterséges rendszerek 
az élet, halál, empátia vagy ökológiai válaszadás fogalmait. 
 
 

252 Az élet mint médium



REFERENCIÁK 
 
2.1. Az életfogalom dinamikus keretei: konstrukció, modellezés és 
médium 

Braidotti, Rosi. 2022. Posthuman Feminism. Cambridge: Polity Press.  
 
Dupré, John, and Nicholson, Daniel J. 2021. Everything Flows: Towards a Processual Philosophy of 
Biology. Oxford: Oxford University Press.  
 
O’Malley, Maureen A. 2021. Philosophy of Microbiology. Cambridge: Cambridge University Press. 
 
Parikka, Jussi. 2023. Operational Images: From the Visual to the Invisual. Minneapolis: University 
of Minnesota Press. 
 
Zsíros, László Róbert. 2025. Személyes interjú, készítette Blaumann Edit, 2025. június 11. 
 
 
2.2. Biomédia és biomedialitás: Az élő mint médium a 
természettudományban, a médium elméletben és a művészetben 

Ascott, Roy. 1999. “Edge-Life: Technoetic Structures and Moist Media.” In Reframing 
Consciousness, edited by Roy Ascott. Exeter: Intellect Books. 
 
Ascott, Roy. 2000. “Moistmedia, Technoetics, and the Three VRs.” In Proceedings of ISEA2000: 
10th International Symposium on Electronic Art, 7–10 December 2000. Paris: ISEA. 
 
Hauser, Jens. 2014. Microperformativity and Biomediality.” Performance Research 19 (3): 78–85. 
https://doi.org/10.1080/13528165. 
 

   — 2016. Biomediality and Art. Recomposing Art and Science. 
https://doi.org/10.1515/9783110474596-021. 

 
   — 2019. “Biomediality: The Intertwining of Biological and Media Processes.” 

Leonardo 52 (5): 467–472. 
 

Hayles, N. Katherine. 1999. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, 
and Informatics. Chicago: University of Chicago Press. 
 
McLuhan, Marshall. 1964. Understanding Media: The Extensions of Man. New York: McGraw-Hill. 
 
Parikka, Jussi. Insect Media: An Archaeology of Animals and Technology. Minneapolis: University 
of Minnesota Press, 2010. 
 

Referenciák 253



Parikka, Jussi. A Geology of Media. Minneapolis: University of Minnesota Press, 2015. 
 
Parisi, Luciana. Abstract Sex: Philosophy, Biotechnology and the Mutations of Desire. London: 
Continuum, 2004. 
 
Parisi, Luciana. Contagious Architecture: Computation, Aesthetics, and Space. Cambridge, MA: 
MIT Press, 2013. 
 
Reder, Kimo. 2016. “Roy Ascott’s Moistmedia and the Second Big Bang: Bits, Atoms, Neurons, 
Genes.” Jacket2, október 22. https://jacket2.org/commentary/roy-ascotts-moistmedia-and-
second-big-bang-bits-atoms-neurons-genes. Megtekintve: 2025. március 19. 
 
Pandilovski, Melentie, and Eugene Thacker. 2010. “Interview with Eugene Thacker.” 
ResearchGate. https://www.researchgate.net/publication/370150832_Interview_with_Eugene_ 
Thacker. Megtekintve: 2025. július 25. 
 
Thacker, Eugene. 2004. Biomedia. Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
Thacker, Eugene. 2005. “What Is Biomedia?” Configurations 11 (1): 47–79. 
 
Vilém Flusser, Towards a Philosophy of Photography, trans. Anthony Mathews. London: 
Reaktion Books, 2000. 
 
Weibel, Peter, ed. 2023. BioMedia: The Age of Media with Life-like Behavior. Karlsruhe: ZKM! 
Zentrum für Kunst und Medien. 
 
 
2.3. Az élet és természet viszonya mint mediális és elméleti keret 

Haraway, Donna. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Duke University 
Press, 2016.Latour, Bruno. Politics of Nature: How to Bring the Sciences into Democracy. Harvard 
University Press, 2004. 
 
Morton, Timothy. Ecology Without Nature: Rethinking Environmental Aesthetics. Harvard 
University Press, 2007. 
 
 
2.4. A mimikri fogalma és történeti háttere 

Arisztotelész. 1984. Poétika. Ford. Trencsényi-Waldapfel Imre. Budapest: Gondolat. 
 
Bacon, Francis. 2000. The New Organon. Edited by Lisa Jardine and Michael Silverthorne. 
Cambridge: Cambridge University Press. 
 

254 Az élet mint médium



Benyus, Janine M. 1997. Biomimicry: Innovation Inspired by Nature. New York: William Morrow. 
 
Bourriaud, Nicolas. 2006. Relációesztétika. Ford. Somogyi Zsófia és Készman József. 
Budapest: Műcsarnok. 
 
Dicks, Henry. 2023. The Biomimicry Revolution: Learning from Nature How to Inhabit the 
Anthropocene. New York: Columbia University Press. 
 
Kemp, Martin. 2000. Visualizations: The Nature Book of Art and Science. Oxford: Oxford 
University Press. 
 
 
2.6. Biodesign mint fogalmi tipológia 

Collet, Carole. 2020. “Biofabricating Futures.” In Design As Nature: A Future Design Research 
Anthology, edited by Elise Hodson, Amanda Parkes, and Claudia Mareis, 92–107. New 
York:Parsons School of Design. 
 
 
3.1. Kozmológiai és spirituális világképek az élet értelmezésében 

Büchner, Ludwig. 1855. Kraft und Stoff: Empirisch-naturphilosophische Studien. Leipzig: Theodor 
Thomas. 
 
 
3.2. Mechanikus testmodelltől a nooszféráig – az élet értelmezésének 
modern fordulatai 

Bashford, Alison, and Philippa Levine, eds. 2010. The Oxford Handbook of the History of 
Eugenics. Oxford: Oxford University Press 
 
Plotkin, Stanley A. 2014. History of Vaccination. In Vaccines, edited by Stanley A. Plotkin, 
Walter A. Orenstein, and Paul A. Offit. Elsevier. 
 
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. 1797. Ideen zu einer Philosophie der Natur. Hamburg: 
Meiner. 
 
Setz, Cathryn. 2021. Primordial Modernism: Animals, Ideas, Transition (1927–1938). Edinburgh: 
Edinburgh University Press. 
 
 
 

Referenciák 255



3.3. XX. századi elméleti fordulatok 
 
Bookchin, Murray. 1982. The Ecology of Freedom: The Emergence and Dissolution of Hierarchy. Palo 
Alto: Cheshire Books. 
 
Daly, Herman E. 1996. Beyond Growth: The Economics of Sustainable Development. Boston: 
Beacon Press. 
 
Dryzek, John S. 2021. Politics of the Anthropocene. Oxford: Oxford University Press. 
 
European Commission. 2020. The European Green Deal. Brussels: European Union. 
https://ec.europa.eu/info/strategy/priorities-2019-2024/european-green-deal_en. 
 
Foucault, Michel. 1976. La volonté de savoir. Paris: Gallimard. 
 

— 2003. Society Must Be Defended: Lectures at the Collège de France, 1975–76. New 
York: Picador. 
 
Huxley, Aldous. 1932. Brave New World. London: Chatto & Windus. 
 
Georgescu-Roegen, Nicholas. 1971. The Entropy Law and the Economic Process. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 
 
Kevles, Daniel J. 1985. In the Name of Eugenics: Genetics and the Uses of Human Heredity. 
Cambridge, MA: Harvard University Press. 
 
Kirby, David A. 2000. “The New Eugenics in Cinema: Genetic Determinism and Gene 
Therapy in GATTACA.” Science Fiction Studies 27, no. 2: 193–215. 
 
Lovelock, James. 1979. Gaia: A New Look at Life on Earth. Oxford: Oxford University Press. 
 

— 2019. Novacene: The Coming Age of Hyperintelligence. London: Allen Lane. 
 
Lyon, Thomas P., and John W. Montgomery. “The Means and End of Greenwash.” Organization 
& Environment 28, no. 2 (2015): 223–249. 
 
Margulis, Lynn, and James Lovelock. 1974. “Biological Modulation of the Earth’s Atmosphere.” 
Icarus 21 (4): 471–89. 
 
Meadows, Donella H., Dennis L. Meadows, Jørgen Randers, and William W. Behrens III. 1972. 
The Limits to Growth. New York: Universe Books. 
 
Merchant, Carolyn. 1980. The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific Revolution.  
San Francisco: Harper & Row. 

256 Az élet mint médium



Næss, Arne. 1973. “The Shallow and the Deep, Long‐Range Ecology Movement.” Inquiry 16  
(1–4): 95–100. 
 
Ocasio-Cortez, Alexandria, and Edward Markey. 2019. Green New Deal Resolution. 
Washington, DC: U.S. House of Representatives, 2. 
 
Paul, Diane B. 1995. Controlling Human Heredity: 1865 to the Present. Atlantic Highlands, NJ: 
Humanities Press. 
 
Rose, Nikolas. 2007. The Politics of Life Itself: Biomedicine, Power, and Subjectivity in the  
Twenty-First Century. Princeton: Princeton University Press. 
 
Rowe, James K. 2021. Radical Mindfulness: Critical Perspectives on Environment and Wellbeing. 
London: Zed Books. 
 
Serres, Michel. 2022. A természeti szerződés. Ford. Seregi Tamás. Budapest: Atlantisz. 
 
Steffen, Will, Paul J. Crutzen, and John R. McNeill. 2011. “The Anthropocene: Are Humans 
Now Overwhelming the Great Forces of Nature?” Ambio 40 (7): 614–21. 
 
World Commission on Environment and Development. 1987. Our Common Future. Oxford: 
Oxford University Press. 
 
 
3.4. Az élet új határai: biotechnológia, poszthumanizmus és 
információelmélet – kortárs nézőpontok 

Bedau, Mark A., and Emily C. Parke eds. 2009. The Ethics of Protocells: Moral and Social 
Implications of Creating Life in the Laboratory. Cambridge: MIT Press 
 
Bolt, Adam, dir. 2019. Human Nature. Dokumentumfilm. Wonder Collaborative/The New 
Yorker Studios. 
 
Bostrom, Nick. 2005. In Defense of Posthuman Dignity. Bioethics 19 (3): 202–214. 
https://doi.org/10.1111/j.1467-8519.2005.00437.x. 
 
Bostrom, Nick, and Anders Sandberg. 2009. “Cognitive Enhancement: Methods, Ethics, 
Regulatory Challenges.” Science and Engineering Ethics 15 (3): 311–41. 
https://doi.org/10.1007/s11948-009-9142-5. 
 
Cohen, Jon. 2025. “The Organ Farm. Gene-edited pig kidneys are finally moving the long-
stymied field of xenotransplantation forward.” Science. https://www.science.org/content 
/article/can-gene-edited-pigs-solve-organ-transplant-shortage. Megtekintve 2025. június 1. 
 

Referenciák 257



Crawford, Kate, and Vladan Joler. 2018. Anatomy of an AI System. Share Lab. 
https://anatomyof.ai. Megtekintve: 2025. július 25. 
 
Cyranoski, David. 2019. “The CRISPR Baby Scandal: What’s Next for Human Gene-Editing.” 
Nature 566, no. 7745: 440–442. https://doi.org/10.1038/d41586-019-00673-1. 
 
Church, George. 2020. Regenesis: How Synthetic Biology Will Reinvent Nature and Ourselves.  
New York: Basic Books. 
 
Davies, William. 2017. The Happiness Industry: How the Government and Big Business Sold Us 
Well-Being. London: Verso. 
 
Doudna, Jennifer A., and Samuel H. Sternberg. 2017. A Crack in Creation: Gene Editing and the 
Unthinkable Power to Control Evolution. Boston: Houghton Mifflin Harcourt. 
 
Drew, Liam. 2024. “Elon Musk’s Neuralink Brain Chip: What Scientists Think of First Human 
Trial.” Nature, February 2. https://www.nature.com/articles/d41586-024-00304-4. 
Megtekintve: 2025. július 24. 
 
Egender, Joe, and Leeor Kaufman. 2019. Unnatural Selection. Netflix Documentary Series. 
 
Esvelt, Kevin M., and Neil J. Gemmell. 2017. “Conservation demands safe gene drive.” PLoS 
Biology 15 (11): e2003850. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.2003850. 
 
Ettinger, Robert C. W. 1962. The Prospect of Immortality. New York: Doubleday. 
 
Fernández-Mateo, Beatriz. 2023. Neurotechnologies and Human Rights: Ethical and Legal 
Challenges. Bioethics Journal 37 (1): 1–22. 
 
Firestone, Shulamith. 1970. The Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution. New York: 
William Morrow. 
 
Floridi, Luciano. The Philosophy of Information. Oxford: Oxford University Press, 2011. 
 
Fukuyama, Francis. 2002. Our Posthuman Future: Consequences of the Biotechnology Revolution. 
New York: Farrar, Straus and Giroux. 
 
Gsell, Christian Frei, and Maxim Arbugaev. 2018. Genesis 2.0. Dokumentumfilm. 
https://www.genesis-two-point-zero.com/. Megtekintve: 2025. július 25. 
 
Gibson, Daniel G., John I. Glass, Carole Lartigue, Vladimir N. Noskov, Ray-Yuan Chuang, 
Mikkel A. Algire, Gwynedd A. Benders. 2010. “Creation of a Bacterial Cell Controlled by  
a Chemically Synthesized Genome.” Science 329 (5987): 52–56. 
https://doi.org/10.1126/science.1190719. 

258 Az élet mint médium



Ginsberg, Alexandra Daisy, Jane Calvert, Pablo Schyfter, Alistair Elfick, and Drew Endy. 2014. 
Synthetic Aesthetics: Investigating Synthetic Biology’s Designs on Nature. Cambridge: MIT Press. 
 
Graafstra, Amal. 2019. “Tesla Model 3 Chip Implant.” Dangerous Things Blog, August. 
https://dangerousthings.com/. Megtekintve: 2025. július 25. 
 
Goertzel, Ben, and Cassio Pennachin, eds. 2007. Artificial General Intelligence. Berlin: Springer. 
 
Gyngell, Christopher, Benjamin Capps Bowman-Smart, and Julian Savulescu. 2019. 
“Germline Gene Editing and the Enhancement of Traits.” Cold Spring Harbor Perspectives in 
Medicine 9 (7): a034587. https://doi.org/10.1101/cshperspect.a034587. 
 
Haldane, J. B. S. 1924. Daedalus; or, Science and the Future. London: Kegan Paul. 
 
Hameroff, Stuart, and Penrose, Roger. 2014. “Consciousness in the Universe: A Review of the 
‘Orch OR’ Theory.” Physics of Life Reviews 11 (1): 39–78. 
https://doi.org/10.1016/j.plrev.2013.08.002. 
 
Harrison Dupré, Maggie. 2023. Billionaire Peter Thiel Says He’s Freezing His Body After Death Just 
in Case. Futurism. https://futurism.com/the-byte/peter-thiel-cryonics. Megtekintve: 2025. 
július 7. 
 
Ienca, Marcello, and Roberto Andorno. 2017. “Towards New Human Rights in the Age of 
Neuroscience and Neurotechnology.” Life Sciences, Society and Policy 13 (1): 5. 
https://doi.org/10.1186/s40504-017-0050-1. 
 
Jasanoff, Sheila. 2005. Designs on Nature: Science and Democracy in Europe and the United States. 
Princeton: Princeton University Press. 
 
Kafer, Alison. 2013. Feminist, Queer, Crip. Bloomington: Indiana University Press. 
 
Keulartz, Jozef. 2020. “Biohacking between Activism and Entrepreneurship.”  
NanoEthics 14: 3–17. 
 
Kurzweil, Ray. 2006. The Singularity Is Near: When Humans Transcend Biology. New York: 
Penguin Books. 
 
Latour, Bruno. 1999. Pandora’s Hope: Essays on the Reality of Science Studies. Cambridge: Harvard 
University Press. 
 
Ledford, Heidi. 2010. “Garage Biotech: Life Hackers.” Nature 467 (7316): 650–652. 
 
Lewis, Sophie. 2021. Full Surrogacy Now: Feminism Against Family. London: Verso. 
 

Referenciák 259



Liptak. Andrew. 2019. “A Tesla owner implanted the RFID chip from her Model 3’s keycard 
into her arm” The Verge https://www.theverge.com/2019/8/12/20800798/tesla-model-3-rfid-
chip-keycard-amiedd-video-watch-body-hacking-body-modification. 
 
More, Max. 2013. “The Philosophy of Transhumanism.” In The Transhumanist Reader: Classical 
and Contemporary Essays on the Science, Technology, and Philosophy of the Human Future, edited 
by Max More and Natasha Vita-More, 3–17. Malden: Wiley-Blackwell. 
 
Min, John, Andrea L. Smidler, Devora Najjar, and Kevin M. Esvelt. 2017. “Harnessing Gene 
Drive.” Journal of Responsible Innovation 4, no. sup1: S40–S65. 
https://doi.org/10.1080/23299460.2017.1415586. 
 
National Academies of Sciences, Engineering, and Medicine. 2016. Gene Drives on the Horizon: 
Advancing Science, Navigating Uncertainty, and Aligning Research with Public Values. Washington, 
DC: The National Academies Press. https://doi.org/10.17226/23405. 
 
O’Riordan, Kate. 2017. The Genome Incorporated: Constructing Biodigital Identity. London: 
Routledge. 
 
Partridge, Emily A., et al. 2017. “An extra-uterine system to physiologically support the 
extreme premature lamb.” Nature Communications 8 (1): 15112. 
https://doi.org/10.1038/ncomms15112. 
 
Penrose, Roger. 1989. The Emperor’s New Mind. Oxford University Press 
 
Reardon, Sara. 2022. “First pig-to-human heart transplant: what can scientists learn?” Nature 
601, no. 7894. January: 305–306. https://doi.org/10.1038/d41586-022-00111-9. Megtekintve: 
2025. július 25. 
 
Redford, Kent H., William Adams, and Georgina Mace. 2013. “Synthetic Biology and 
Conservation of Nature: Wicked Problems and Wicked Solutions.” PLoS Biology 11 (4):  
e1001530. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001530. 

Sandel, Michael J. 2007. The Case Against Perfection: Ethics in the Age of Genetic Engineering. 
Cambridge, MA: Harvard University Press. 
 
Shapiro, Beth. 2015. How to Clone a Mammoth: The Science of De-Extinction. Princeton: 
Princeton University Press. 
 
Smajdor, Anna. 2007. “The Moral Imperative for Ectogenesis.” Cambridge Quarterly of 
Healthcare Ethics 16 (3): 336–345. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.1017/S0963180107070405. 
 
Unnatural Selection. 2019. Directed by Joe Egender and Leeor Kaufman. Netflix 
Dokumentumsorozat. 

260 Az élet mint médium



Tegmark, Max. 2017. Life 3.0: Being Human in the Age of Artificial Intelligence. New York: Alfred 
A. Knopf. 
 
Thacker, Eugene. 2005. The Global Genome: Biotechnology, Politics, and Culture. Cambridge: MIT 
Press. 
 
Wexler, Anna. 2017. “A Pragmatic Analysis of the Regulation of Consumer 
Neurotechnologies.” Science and Engineering Ethics 23 (4): 1051–1073. 
https://doi.org/10.1093/jlb/lsv039. 
 
Zayner, Josiah. 2018. “A DIY Guide to CRISPR and Genetic Engineering.” The ODIN. 
https://www.the-odin.com. 
 
Zimov, Sergey A., Nikita Zimov, and George Church. 2014. “Pleistocene Park: Return of the 
Mammoth’s Ecosystem.” https://www.pleistocenepark.ru/en/. Megtekintve: 2025. július 7.  
 
 
3.5. Az élő mint adat és aktor  

Ajana, Btihaj. 2017. “Digital Health and the Biopolitics of the Quantified Self.” Digital Health 
3. https://doi.org/10.1177/2055207616689509. 
 
Ajana, Btihaj. 2020. “Personal Metrics: Users’ Experiences and Perceptions of Self-Tracking 
Practices and Data.” Social Science Information 59 (4). https://doi.org/10.1177/0539018420959522. 
 
Andrejevic, Mark. 2021. Automated Media. New York: Routledge. 
 
Boyd, David R. 2017. The Rights of Nature: A Legal Revolution That Could Save the World. Toronto: 
ECW Press. 
 
Brunton, Finn, and Helen Nissenbaum. 2015. Obfuscation: A User’s Guide for Privacy and Protest. 
Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Bucher, Andreas, Stefanie Kurtz, and Jonas Köhler. 2020. “Digital Twins and the Emerging 
Science of Self: Implications for Digital Health Experience Design.” Frontiers in Computer 
Science. https://doi.org/10.3389/fcomp.2020.00031. 
 
Cartwright, Lisa. 1995. Screening the Body: Tracing Medicine’s Visual Culture. Minneapolis: 
University of Minnesota Press. 
 
Chakrabarty, Dipesh. 2009. “The Climate of History: Four Theses.” Critical Inquiry 35, no. 2: 
197–222. https://doi.org/10.1086/596640. 
 
 

Referenciák 261



Church, George. Regenesis: How Synthetic Biology Will Reinvent Nature and Ourselves. New York: 
Basic Books, 2020. 
 
Crawford, Kate, Jennifer Lingel, and Tero Karppi. 2015. “Our Metrics, Ourselves.” European 
Journal of Cultural Studies 18 (4–5): 479–496. 
 
Crawford, Kate, and Vladan Joler. 2018 Anatomy of an AI System. New York: AI Now Institute. 
 
Creemers, Rogier. 2018. “China’s Social Credit System: An Evolving Practice of Control.” SSRN 
Scholarly Paper No. 3175792. https://doi.org/10.2139/ssrn.3175792. 
 
Das, Reena, and David Grande. 2020. “Artificial Intelligence in Health Care: The Hope, the 
Hype, the Promise, the Peril.” Health Affairs 39 (3): 393–400.  
 
Fernández-Mateo, Joaquín. 2023. “Philosophical & Bioethical Boundaries in Current 
Biotechnologies: Human Enhancement and Welfare Biology.” TECHNO REVIEW: International 
Technology, Science and Society Review / Revista Internacional de Tecnología, Ciencia y Sociedad 11 
(2). https://doi.org/10.37467/revtechno.v13.5120. 
 
Gsell, Christian Frei, and Maxim Arbugaev. 2018. Genesis 2.0. Dokumentumfilm. 
https://www.genesis-two-point-zero.com/. 
 
Halusker, Hannah. 2020. „The ‘Unregulated Wild West’: A Socio-Ethical Discourse Analysis of 
Direct-To-Consumer Genetic Testing.” MA thesis, Clemson University. 
https://open.clemson.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=4413&context=all_theses. 
Megtekintve: 2025. július 24. 
 
Hamilton, Jennifer A. 2020. “Genetic Ancestry Testing and the Politics of Identity.” In Bioethics 
and Biopolitics, edited by R. Lipkin and D. Magnus, 200–207. Routledge. 
 
Ienca, Marcello, and Roberto Andorno. 2017. “Towards New Human Rights in the Age of 
Neuroscience and Neurotechnology.” Life Sciences, Society and Policy 13 (1): 1–27. 
https://doi.org/10.1186/s40504-017-0050-1. 
 
Kauffman, Craig M., and Pamela L. Martin. 2021. The Politics of Rights of Nature: Strategies for 
Building a More Sustainable Future. Cambridge, MA: MIT Press 
 
Kay, Lily E. 2000. Who Wrote the Book of Life? A History of the Genetic Code. Stanford: Stanford 
University Press. 
 
Lebedev, Miguel A., and Miguel A. L. Nicolelis. 2017. “Brain–Machine Interfaces: From Basic 
Science to Neuroprostheses and Neurorehabilitation.” Physiological Reviews 97 (2): 767–837. 
https://doi.org/10.1152/physrev.00027.2016. 
 

262 Az élet mint médium



Lupton, Deborah. 2016. The Quantified Self: A Sociology of Self-Tracking. Cambridge: Polity Press. 
 
Mann, Thomas. 2006. A varázshegy. Budapest: Európa Könyvkiadó. 
 
Moore, Phoebe V., and Andrew Robinson. 2016. The Quantified Self: Health, Science and 
Subjectivity. London: Palgrave Macmillan. 
 
Moore, Phoebe V. 2018. “Tracking Affective Labour for Agility in the Quantified Workplace.” 
Body & Society. https://doi.org/10.1177/1357034X18775203. 
 
Neuralink. 2022. Show and Tell – Telepathy. YouTube-video. 
https://www.youtube.com/watch?v=eXUeTMp-O60. Megtekintve: 2025. július 4. 
 
Obermeyer, Ziad, Brian Powers, Christine Vogeli, and Sendhil Mullainathan. 2019. 
“Dissecting Racial Bias in an Algorithm Used to Manage the Health of Populations.” Science 
366 (6464): 447–453. https://doi.org/10.1126/science.aax2342. 
 
O’Neill, Christopher. 2017. “Taylorism, the European Science of Work, and the Quantified Self 
at Work.” Science, Technology, & Human Values 42 (4): 600–621. 
https://doi.org/10.1177/0162243916677083.  
 
Redford, Kent H., William Adams, és Georgina Mace. 2013. “Synthetic Biology and 
Conservation of Nature: Wicked Problems and Wicked Solutions.” PLoS Biology 11 (4): 
e1001530. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001530. 
 
Sanders, Rachel. 2016. “Self-Tracking in the Digital Era: Biopower, Patriarchy, and the New 
Biometric Body Projects.” Body & Society. 23 (1): 36–63. 
https://doi.org/10.1177/1357034X16660366. 
 
Sandler, Ronald. 2014. „The ethics of reviving long extinct species.” Conservation Biology 28. 
https://doi.org/10.1111/cobi.12198. 
 
Schüll, Natasha Dow. 2016. “Data for Life: Wearable Technology and the Design of Self-Care.” 
BioSocieties 11: 317–333. https://doi.org/10.1057/biosoc.2015.47. 
Shostak, Sara. 2004. Becoming Immortal: Combining Cloning and Stem-Cell Therapy. Albany: 
SUNY Press. 
 
Smith, Gavin J. D., and Toby Miller. 2020. Surveillance in the Time of Insecurity. New Brunswick: 
Rutgers University Press. 
 
Stafford, Barbara Maria. 2007. Echo Objects: The Cognitive Work of Images. Chicago: University 
of Chicago Press. 
 
 

Referenciák 263



Stone, Morley O., Jack Blackhurst, Jennifer Gresham, és Werner J. A. Dahm. 2014. 
“Development of the Quantified Human.” In Neuro�Robotics: From Brain-Machine Interfaces to 
Rehabilitation Robotics, ed. Panagiotis Artemiadis, 181–205. Dordrecht: Springer. 
https://doi.org/10.1007/978-94-017-8932-5_7.  
 
The Verge. 2019. “How Amazon Automatically Tracks and Fires Warehouse Workers for 
‘Productivity’.” The Verge, April 25, 2019. https://www.theverge.com/2019/4/25/18516004/ 
amazon-warehouse-automated-firing-productivity. Megtekintve 2025. június 01.  
 
Van der Ploeg, Irma. 2012. “The Body as Data in the Age of Information.” In Bodies in 
Technology, edited by Don Ihde and Evan Selinger, 163–181. Minneapolis: University of 
Minnesota Press. 
 
Van Dijck, José. 2005. The Transparent Body: A Cultural Analysis of Medical Imaging. Seattle: 
University of Washington Press. 
 
Whitson, Jennifer R. 2013. “Gaming the Quantified Self.” Surveillance & Society 11 (1/2): 163–176. 
https://doi.org/10.24908/ss.v11i1/2.4454. 
 
Zuboff, Shoshana. 2019. The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the 
New Frontier of Power. New York: PublicAffairs. 
 
 
3.6. Az élő mint politikai és jogi aktor 

Biermann, Frank. Earth System Governance: World Politics in the Anthropocene. Cambridge, MA: 
MIT Press, 2014. 
 
Chakrabarty, Dipesh. 2009. “The Climate of History: Four Theses.” Critical Inquiry 35, no. 2: 
197–222. https://doi.org/10.1086/596640. 
 
Crutzen, Paul J. “Geology of Mankind.” Nature 415 (2002): 23. https://doi.org/10.1038/415023a. 
 
Haraway, Donna. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Duke University 
Press, 2016. 
Latour, Bruno. 2017. Facing Gaia: Eight Lectures on the New Climatic Regime. Cambridge: Polity 
Press. 
 
Lovelock, James. 1979. Gaia: A New Look at Life on Earth. Oxford University Press. 
 
Serres, Michel. 1990. Le Contrat naturel. Paris: Flammarion. 
 
Steffen, Will, Katherine Richardson, Johan Rockström, Sarah E. Cornell, Ingo Fetzer, Elena 
Bennett, Reinette Biggs, and Wim de Vries. 2015. “Planetary Boundaries: Guiding Human 

264 Az élet mint médium



Development on a Changing Planet.” Science 347 (6223): 1259855. https://www.science.org/ 
doi/10.1126/science.1259855. Megtekintve: 2025. július 24. 
 
 
3.7. Poszthumanizmus és ökológiai fordulat 

Ascott, Roy. 2003. Telematic Embrace: Visionary Theories of Art, Technology, and Consciousness. 
Berkeley: University of California Press. 
 
Braidotti, Rosi. 2013. The Posthuman. Cambridge: Polity Press. 
 

–– 2022. Posthuman Feminism. Cambridge: Polity Press. 
 
Haraway, Donna J. 2016. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham: 
Duke University Press. 
 
Hauser, Jens. 2008. “Observations on an Art of Growing Interest: Toward a 
Phenomenological Approach to Art Involving Biotechnology.” In Signs of Life: Bio Art and 
Beyond, edited by Eduardo Kac, 85–102. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Morton, Timothy. 2013. Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World. 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
Morton, Timothy. 2016. Dark Ecology: For a Logic of Future Coexistence. New York: Columbia 
University Press. 
 
Thacker, Eugene. 2010. After Life. Chicago: University of Chicago Press. 
 
Zayner, Josiah. 2021. “How to Genetically Modify Yourself.” The ODIN. https://www.the-odin.com. 
Megtekintve: 2025. július 25. 
 
 
3.8. Az anyag, mint viszony – újmaterialista szemlélet és kritikai 
anyagökológia 

Barad, Karen. 2007. Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of 
Matter and Meaning. Durham, NC: Duke University Press. 
 
Bennett, Jane. 2010. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham, NC: Duke University 
Press. 
 
Coole, Diana, and Samantha Frost, eds. 2010. New Materialisms: Ontology, Agency, and Politics. 
Durham, NC: Duke University Press. 
 

Referenciák 265



Karana, Elvin, Owain Pedgley, Valentina Rognoli, and Anouk Geenen. 2020. Alive: Active 
Materials and Adaptive Environments. Delft: TU Delft Open. 
 
 
4.1. Bevezetés a mimetikus stratégiák és természetfelfogások 
történetébe a művészet és design területén 

Mitchell, W. J. T. 2002. Showing Seeing: A Critique of Visual Culture. In Practices of Looking, 
edited by Marita Sturken and Lisa Cartwright, 1–20. Oxford: Oxford University Press. 
 
Stafford, Barbara Maria. 1994. Artful Science: Enlightenment, Entertainment and the Eclipse of 
Visual Education. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
 
4.2. Az utánzás alakzatai: mimézis és természetreprezentáció a művészet 
történetében 

Benyus, Janine M. 1997. Biomimicry: Innovation Inspired by Nature. New York: William Morrow. 
 
Dicks, Henry. 2023. The Biomimicry Revolution: Learning from Nature How to Inhabit the Earth. 
New York: Columbia University Press. 
 
 
4.3. Animamimikri: az élő világ szellemi és vizuális megidézése 

Abram, David. 1996. The Spell of the Sensuous: Perception and Language in a More-than-Human 
World. New York: Pantheon. 
 
Clottes, Jean. 2016. What Is Paleolithic Art? Cave Paintings and the Dawn of Human Creativity. 
Trans. Y. Martin, Oliver and Robert D. Martin. Chicago: University of Chicago Press. 
 
Harvey, Graham. 2006. Animism: Respecting the Living World. London: Hurst. 
Ingold, Tim. 2000. The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling and Skill. 
London: Routledge. 
 
Lewis-Williams, David. 2002. The Mind in the Cave: Consciousness and the Origins of Art. London: 
Thames & Hudson. 
 
Schmidt, Klaus. 2010. Göbekli Tepe – The Stone Age Sanctuaries: New Discoveries of the World’s 
Oldest Temple. Berlin: Ex oriente. 
 
 
4.4. Ókor: természet és rend vizuális és technikai formálása 
Ames, Roger T., and David L. Hall. 2003. Dao De Jing: Making This Life Significant: A Philosophical 

266 Az élet mint médium



Translation. New York: Ballantine Books. 
 
Arisztotelész. 1984. Poétika. Ford. Trencsényi-Waldapfel Imre. Budapest: Európa. 
 
Assmann, Jan. 2001. The Search for God in Ancient Egypt. Trans. David Lorton. Ithaca: Cornell 
University Press. 
 
Cahill, James. 1993. The Lyric Journey: Poetic Painting in China and Japan. Cambridge: Harvard 
University Press. 
 
Dicks, Henry. 2023. The Biomimicry Revolution: Learning from Nature How to Inhabit the 
Anthropocene. New York: Columbia University Press. 
 
Mathews, F. 2011. Towards a Deeper Philosophy of Biomimicry. Organization & Environment, 
24 (4), 364–387. 
 
Needham, Joseph. 1965. Science and Civilisation in China, Vol. 4, Physics and Physical Technology. 
Cambridge: Cambridge University Press. 
 
Vitruvius. 1997. Az építészetről tíz könyv. Ford. Mertza Ferenc. Budapest: Corvina. 
 
 
4.5. Középkor: a természet mint isteni rend és allegória 

Camille, Michael. 1992. Image on the Edge: The Margins of Medieval Art. Harvard University 
Press. 
 
Clark, Kenneth. 2006. Animals and Men: Their Relationship as Reflected in Western Art from 
Prehistory to the Present Day. New York: William Morrow. 
 
Flanagan, Sabina. 1998. Hildegard of Bingen, 1098–1179: A Visionary Life. Routledge. 
Newman, Barbara. 1987. Sister of Wisdom: St. Hildegard’s Theology of the Feminine. University of 
California Press. 
 
Weisheipl, James A. 1980. Albertus Magnus and the Sciences: Commemorative Essays 1980. 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies. 
 
 
4.6. Újkor: a természet mint kép, gép és gyűjtemény 

Escardó, Anna. 2021. Science Illustration: A History of Visual Knowledge from the 15th Century to 
Today. Ed. Julius Wiedemann. Köln: Taschen. 
 
 

Referenciák 267



Hooke, Robert. 1665. Micrographia: or, Some physiological descriptions of minute bodies made by 
magnifying glasses. London: John Martyn and James Allestry. 
 
Listri, Massimo, and Giulia Carciotto. 2019. Cabinets of Curiosities. Köln: Taschen. 
 
Margócsy, Daniel. 2014. Commercial Visions: Science, Trade and Visual Culture in the Dutch Golden 
Age. Chicago: University of Chicago Press. 
 
La Mettrie, Julien Offray de. 1748. L’Homme Machine. Leiden: Elie Luzac. 
 
Remmelin, Johann. 1613. Catoptrum Microcosmicum. Frankfurt am Main: Nikolaus Hoffmann. 
 
Riskin, Jessica. 2016. The Restless Clock: A History of the Centuries-Long Argument over What 
Makes Living Things Tick. Chicago: University of Chicago Press. 
 
Seba, Albertus. 2001. Cabinet of Natural Curiosities: Locupletissimi rerum naturalium thesauri 
1734–1765. Köln: Taschen. 
 
Snodin, Michael, and John Styles. 2001. Design and the Decorative Arts: Britain 1500–1900. 
London: V&A Publications. 
 
Stafford, Barbara Maria. 1994. Artful Science: Enlightenment, Entertainment and the Eclipse of 
Visual Education. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Thinking 3D Project. 2025. “Johann Remmelin Catoptrum Microcosmicum.” 
https://www.thinking3d.ac.uk/Remmelin/. Megtekintve 2025. június 20. 
 
Wellmann, Janina. 2017. The Form of Becoming: Embryology and the Epistemology of Rhythm, 
1760–1830. New York: Zone Books. 
 
 
4.7. A természet mint esztétikai, tudományos és ideológiai konstrukció a 
XIX. században 

Bassegoda, Juan. 2008. Gaudí: The Entire Work. New York: Rizzoli. 
 
Böhme, Gernot. 1996. Natürlich Natur: Über Natur im Zeitalter ihrer technischen 
Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
 
Brighton Museums. 2025. “The Dark Side of Botany: How the Myth of the ‘Harmless Botanist’ 
Conceals Colonial Realities.” https://brightonmuseums.org.uk/discovery/history-stories/the-
dark-side-of-botany-how-the-myth-of-the-harmless-botanist-conceals-colonial-realities/. 
Megtekintve 2025. június 20.  
 

268 Az élet mint médium



Burke, Edmund. 1757. A Philosophical Enquiry into the Origin of Our Ideas of the Sublime and 
Beautiful. London: R. and J. Dodsley. 
 
Crary, Jonathan. 1990. Techniques of the Observer: On Vision and Modernity in the Nineteenth 
Century. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Daston, Lorraine, and Peter Galison. 2007. Objectivity. New York: Zone Books. 
 
Haeckel, Ernst. 1904. Kunstformen der Natur. Leipzig: Bibliographisches Institut. 
https://doi.org/10.5962/bhl.title.49539. 
 
Gombrich, E. H. 1960. Art and Illusion: A Study in the Psychology of Pictorial Representation. 
London: Phaidon Press. 
 
Kant, Immanuel. 1790/2004. Az ítélőerő kritikája. Ford. Márkus György. Budapest: Atlantisz. 
 
Mitchell, W. J. T. 2002. Landscape and Power. Chicago: University of Chicago Press. 
 
Morton, Timothy. 2010. The Ecological Thought. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
 
Nesbitt, Kate. 1996. Theorizing a New Agenda for Architecture: An Anthology of Architectural 
Theory 1965–1995. Princeton Architectural Press. 
 
Punter, David. 2007. The Literature of Terror: A History of Gothic Fictions from 1765 to the Present 
Day. London: Longman. 
 
Schama, Simon. 1995. Landscape and Memory. New York: Knopf. 
 
Sembach, Klaus-Jürgen. 2001. Art Nouveau. Köln: Taschen. 
 
Stafford, Barbara Maria. 1994. Artful Science: Enlightenment Entertainment and the Eclipse of 
Visual Education. MA: MIT Press. 
 
Switzer, Terri. 2018. “Nationalism and the Myth of Hungarian Origin: Attila and Árpád.” In A 
Companion to Nineteenth-Century Art, edited by Michelle Facos, 439–456. Chichester, UK: 
Wiley Blackwell. https://doi.org/10.1002/9781118856321.ch22. 
 
Vaughan, William. 1994. German Romantic Painting. New Haven: Yale University Press. 
 
Whitford, Frank. 1984. Gustav Klimt. Thames & Hudson. 
 
 
 
 

Referenciák 269



4.8. Modernista biomorfizmus 

Arp, Hans. 2011. Biomorph!: Hans Arp in a Dialogue with Current Artist Positions. Karlsruhe: ZKM 
| Center for Art and Med. 
 
Botar, Oliver A. I. 2011. “Biocentrism and Modernism: Raoul Francé and the Biological Roots 
of Constructivism.” In Biocentrism and Modernism, edited by Oliver A. I. Botar and Isabel 
Wünsche, 81–117. London: Routledge. 
 
Blaumann, Edit. 2021. “Bios, Lobsters, Penguins: Moholy-Nagy’s Vitalist Thinking from 
Francé to London Zoo”. Disegno. Journal of Design Culture 5: 68–85. 
https://disegno.mome.hu/articles/Disegno_2021_1-2_05-Edit_Blaumann.pdf. 
 
Crowther, Paul, and Iris Wünsche. 2012. Meanings of Abstract Art: Between Nature and Theory. 
New York: Routledge. 
 
Francé, Raoul Heinrich. 1924. Biotechnik: Die Lebensgesetze der Tier- und Pflanzenwelt als 
Grundlage einer neuen Technik. Stuttgart: Franckh’sche Verlagshandlung. 
 
Grigson, Geoffrey. 1935. The Arts Today. London: Bodley Head. 
 
Hagan, Susannah. 2001. Taking Shape: A New Contract Between Architecture and Nature. 
Oxford: Architectural Press. 
 
Jodidio, Philip. 2013. Santiago Calatrava: The Complete Works. Köln: Taschen. 
 
Loye, Zur, T. P. 2010. History of a Natural History: Max Ernst’s Histoire Naturelle, Frottage, and 
Surrealist Automatism. MA thesis. University of Oregon. 
https://scholarsbank.uoregon.edu/server/api/core/bitstreams/ec908982-013a-4203-80a0-
0765731bfecc/content. Megtekintve: 2025. június 27.  
 
Moholy-Nagy, László. 1947. Vision in Motion. Chicago: Paul Theobald. 
Moszynska, Anna. 2020. Abstract Art. London: Thames & Hudson. 
 
Phillips, Stephen J. 2017. Elastic Architecture: Frederick Kiesler and Design Research in the First Age 
of Robotic Culture. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Setz, Cathryn. 2021. Primordial Modernism: Animals, Ideas, Transition (1927–1938). Edinburgh: 
Edinburgh University Press. 
 
Wick, Rainer. 2000. Teaching at the Bauhaus. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz Verlag. 
 
Wünsche, Isabel. 2012. “Life into Art: Nature Philosophy, the Life Sciences, and Abstract Art.” 
In Meanings of Abstract Art, edited by Paul Crowther, 13–33. London: Routledge. 

270 Az élet mint médium



5.1. A természet mint szervezőelv 

Banham, Reyner. 1960. Theory and Design in the First Machine Age. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Benner, Steven A. 2010. Life, the Universe and the Scientific Method. Philosophical Transactions 
of the Royal Society A 368 (1914): 3729–3749. 
 
Benyus, Janine M. 1997. Biomimicry: Innovation Inspired by Nature. New York: William Morrow. 
 
Bortoft, Henri. 1996. The Wholeness of Nature. Edinburgh: Floris 
 
Buckingham, Susan. 2004. “Ecofeminism in the Twenty-First Century.” The Geographical 
Journal 170 (2): 146–154. 
 
Fuller, R. Buckminster. 1969. Operating Manual for Spaceship Earth. Carbondale: Southern 
Illinois University Press. 
 
Gruber, Petra. 2011. Biomimetics in Architecture: Architecture of Life and Buildings. Vienna: 
Springer. 
 
Haraway, Donna. 2016. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham: Duke 
University Press. 
 
Irwin, Terry. 2015. “Transition Design: A Proposal for a New Area of Design Practice, Study, 
and Research.” Design and Culture 7 (2): 229–246. 
https://doi.org/10.1080/17547075.2015.1051829. 
 
Irwin, Terry, Gideon Kossoff, and Cameron Tonkinwise. 2015. “Transition Design Provocation”, 
Design Philosophy Papers 13 (1), 3–11. https://doi.org/10.1080/14487136.2015.1085688. 
 
Juarrero, Alicia. 1999. Dynamics in Action: Intentional Behavior as a Complex System. Cambridge, 
MA: MIT Press. 
 
Kossoff, Gideon. 2015. “Holism and the Reconstitution of Everyday Life: A Framework for 
Transition to a Sustainable Society.” Design Philosophy Papers 13 (1): 25–38. 
 
Kossoff, Gideon, Terry Irwin, and Anne-Marie Willis. 2015. “Transition Design.” Design 
Philosophy Papers 13 (1): 1–2. https://doi.org/10.1080/14487136.2015.1085681. 
 
Krausse, Joachim. 2008. “The Fuller Effect.” In Utopie Jetzt! Architekturvisionen aus dem 20. 
Jahrhundert, edited by Ute Meta Bauer and Beatrix Ruf, 60–75. Berlin: Hatje Cantz. 
 
Margolin, Victor. 2002. The Politics of the Artificial: Essays on Design and Design Studies. Chicago: 
University of Chicago Press. 

Referenciák 271



Marks, Robert W. 1960. The Dymaxion World of Buckminster Fuller. New York: Anchor Books. 
 
McHarg, Ian L. 1969. Design with Nature. Garden City, NY: Natural History Press. 
 
Merchant, Carolyn. 1980. The Death of Nature: Women, Ecology and the Scientific Revolution. 
New York: Harper & Row. 
 
Oxman, Neri. 2010. Material-based Design Computation. MIT PhD Dissertation, Massachusetts 
Institute of Technology. 
 
Papanek, Victor. 1971. Design for the Real World: Human Ecology and Social Change. New York: 
Pantheon Books. 
 
Pawlyn, Michael. 2011. Biomimicry in Architecture. London: RIBA Publishing. 
 
Speck, Thomas, and Olga Speck. 2008. “Process Sequences in Biomimetic Research.” Journal 
of Bionic Engineering 5 (3): 162–169. 
 
Spirn, Anne Whiston. 2000. “Ian McHarg, Landscape Architecture, and Environmentalism: 
Ideas and Methods in Context.” In Environmentalism in Landscape Architecture, edited by 
Michel Conan, 97–114. Washington: Dumbarton Oaks Research Library. 
 
Steele, Jack E. 1960. “The Bionics Symposium: Living Prototypes–The Key to New 
Technology.” Wright Air Development Center Technical Report. Ohio: United States Air Force. 
 
Tonkinwise, Cameron. 2011. “A Taste for Practices: Unrepressing Style in Design Thinking.” 
Design Studies 32 (6): 533–545. https://doi.org/10.1016/j.destud.2011.07.001. 
 

  –– 2015. “Design for Transitions—From and to What?” Design Philosophy 
Papers 13 (1): 85–92. https://doi.org/10.1080/14487136.2015.1085686.  
 
Vincent, Julian F. V., Olga A. Bogatyreva, Nikolay R. Bogatyrev, Adrian Bowyer, and Anja-
Karina Pahl. 2006. “Biomimetics: Its Practice and Theory.” Journal of the Royal Society Interface 
3 (9): 471–482. 
 
Zari, Maibritt Pedersen. 2007. “Biomimetic Approaches to Architectural Design for Increased 
Sustainability.” In SB07 New Zealand Sustainable Building Conference Papers, 44–53. 
 
5.2. Ökológiai médiumlaborok: építészet, technológia, életforma 

Brand, Stewart. 2001. Amíg világ a világ. Idő és felelősség – a hosszú most órája. Ford. Kertész 
Balázs. Budapest: Vince. 
 
 

272 Az élet mint médium



GBA (Green Building Advisor). 2020. “Earthship Hype and Earthship Reality.” Green Building 
Advisor, February 14. https://www.greenbuildingadvisor.com/article/earthship-hype-and-
earthship-reality. 
 
Grossman, Joan, and Tom McCourt. 2012. Drop City. Dokumentumfilm. 
 
Holmgren, David. 2002. Permaculture: Principles and Pathways Beyond Sustainability. Hepburn: 
Holmgren Design Services. 
 
King, Eleanor. 2021. “Earthship Pros and Cons.” The Ministry of Architecture. 
https://theministryofarchitecture.com/earthships/earthship-pros-cons/. Megtekintve: 2025. 
július 2.  
 
Lorenz, John. 2003. Drop City. New York: HarperCollins. 
 
Markoff, John. 2022.  Whole Earth: The Many Lives of Stewart Brand. New York: Penguin Press, 
Riportfilmváltozat. https://www.youtube.com/watch?v=3fmcVjlaqMM&t=631s. Megtekintve: 
2025. július 2.  
 
Mohamed, Amany Saker. 2023. “Nurturing Sustainable Urban Space: Integrating Smart City 
Innovations and Earthship Design Principles for Eco-Friendly Futures.” International Journal of 
Architecture, Engineering and Urban Research 6 (2): 376–400. 
https://doi.org/10.21608/ijaeur.2024.265873.1066. 
 
Mollison, Bill. 1988. Permaculture: A Designer’s Manual. Tyalgum: Tagari. 
 
Sadler, Simon. 2005. Drop City Revisited: Hippie Communes and Countercultural 
Architecture. In Archigram and Its Legacy, ed. David Greene. London: Architectural 
Association, 26–29. 
 
Turner, Fred. 2006. From Counterculture to Cyberculture: Stewart Brand, the Whole Earth 
Network, and the Rise of Digital Utopianism. Chicago: University of Chicago Press. 
 
Wolf, Matt. 2020. Spaceship Earth. Dokumentumfilm. New York: Neon.  
 
Zars, Brett. 2019. “Is the Earthship the Solution to Sustainable Housing or a Useless Fantasy?” 
The Independent, June 27. https://www.independent.co.uk/life-style/design/earthship-
housing-sustainable-living-climate-change-a8980241.html. Megtekintve: 2025. július 24. 
 
 
 
 
 
 

Referenciák 273



5.3. Ökoművészet és taktikai beavatkozások 

Braidotti, Rosi. 2013. The Posthuman. Cambridge: Polity Press 
Benham, Kevin. 2016. ”Wheatfield—A Confrontation: The Work of Agnes Denes”, Landscape 
Research Record No. 5: 1–10. 
 
Denes, Agnes. 1993. Notes on Eco-Logic: Environmental Artwork, Visual Philosophy and 
Global Perspective. Leonardo 26 (5), 355–365. https://doi.org/10.2307/1576033. 
 
Hennessy, Kate. 2022. “The Artist Most Likely to Change the World? Tomás Saraceno on 
Making Art from Dust, Webs and Pollution.” The Guardian, December 20, 2022. 
https://www.theguardian.com/artanddesign/2022/dec/20/the-artist-most-likely-to-change-
the-world-tomas-saraceno-on-making-art-from-dust-webs-and-pollution. Megtekintve: 
2025. június 1. 
 
Studio Tomás Saraceno. 2025. Hybrid Webs. https://studiotomassaraceno.org/hybrid-webs/. 
Megtekintve: 2025. július 7.  
 
Tsing, Anna, Heather Swanson, Elaine Gan, and Nils Bubandt, eds. Arts of Living on  
a Damaged Planet: Ghosts and Monsters of the Anthropocene. Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 2017. 
 
 
5.4. A természet mint modell – bionika, biomimikri 

Abdullah, Amatalraof, Ismail bin Said, and Dilshan Remaz Ossen. 2018. Cooling Strategies in 
the Biological Systems and Termite Mound: The Potential of Emulating Them to Sustainable 
Architecture and Bionic Engineering. ARPN Journal of Engineering and Applied Sciences 13 (19): 
8127–8141. 
 
Burkhardt, Berthold. 2016. “Natural Structures – The Research of Frei Otto in Natural 
Sciences.” International Journal of Space Structures 31 (1): 9–15. 
https://doi.org/10.1177/0266351116642060. 
 
Collet, Carole. 2021. “Designing our future bio-materiality.” AI & Society 36: 1331–1342. 
https://doi.org/10.1007/s00146-020-01013-y. 
 
Escher Cornelia. 2016. “Nested Utopias: GEAM’s Large-Scale Designs.” In Re-Scaling the 
Environment 81–96. https://doi.org/10.1515/9783035608236-006. 
 
Fabricius Daniela. 2016. “Architecture before Architecture: Frei Otto’s ‘Deep History.’” The 
Journal of Architecture 21 (8): 1253–1273. https://doi.org/10.1080/13602365.2016.1254667. 
 
Glaeser Ludwig. 1972. The Work of Frei Otto. New York: Museum of Modern Art. 

274 Az élet mint médium



Goldsmith Nicholas. 2016. “The Physical Modeling Legacy of Frei Otto.” International Journal of 
Space Structures 31 (1): 25–30. https://doi.org/10.1177/0266351116642071. 
 
Han, Zhiwu, Zongxuan Mu, Weiyang Yin, Shuhui Niu, Jianbin Zhang, and Licheng Ren. 2016. 
“Biomimetic Multifunctional Surfaces Inspired from Animals.” Advances in Colloid and Interface 
Science 234: 27–50. https://doi.org/10.1016/j.cis.2016.03.004. 
 
Meissner, Irene, Möller, Eberhard, and Frei, Otto. 2017. Frei Otto: Forschen Bauen Inspirieren = A 
Life of Research Construction and Inspiration. München: Edition Detail. 
 
Murphy Douglas. 2020. “Frei Otto (1925–2015).” Architectural Review. 
https://www.architectural-review.com/essays/reputations/frei-otto-1925-2015. Megtekintve: 
2025. július 7. 
 
Nerdinger Winfried ed. 2005. Frei Otto: Complete Works. Lightweight Construction Natural 
Design. Basel: Birkhäuser. 
 
Parikka, Jussi. 2010. Insect Media: An Archaeology of Animals and Technology. Minneapolis: 
University of Minnesota Press. 
 
 
5.5. Építészet és biofil design: test, érzékelés, környezet 

Kellert, Stephen R., Judith Heerwagen, and Martin Mador. 2008. Biophilic Design: The Theory, 
Science and Practice of Bringing Buildings to Life. Hoboken, NJ: John Wiley & Sons, Inc. 
Pallasmaa, Juhani. 2005. The Eyes of the Skin: Architecture and the Senses. Chichester, West 
Sussex: John Wiley & Sons Ltd. 
 
Parametric Architecture. 2023. Biophilia in Architecture: Is It Sustainable?  https://parametric-
architecture.com/biophilia-in-architecture-is-it-sustainable/?srsltid=AfmBOorLbnGmhTo9 
Q0vaDJTQSBntG1N3kqBtgSlaRx5nkfmTOxK6wo-I. Megtekintve: 2025. július 7. 
 
Bakonyi, György. 2024. Biofília design – vissza a természethez. Építészfórum.  
https://epiteszforum.hu/biofilia-design—vissza-a-termeszethez. Megtekintve: 2025. július 7. 
 
 
5.6 Természetalapú megoldások 

Cohen-Shacham, E., Walters, G., Janzen, C. and Maginnis, S., eds. 2016. Nature-Based Solutions 
to Address Global Societal Challenges. Gland, Switzerland: IUCN. 
https://doi.org/10.2305/IUCN.CH.2016.13.en. 
 
Dicks, Henry. 2021. The Philosophy of Biomimicry. London: Bloomsbury Academic.  
 

Referenciák 275



European Commission. 2021. “Evaluating the Impact of Nature-based Solutions: A Handbook 
for Practitioners.” Brussels: European Commission. https://op.europa.eu/en/publication-de-
tail/-/publication/d7d496b5-ad4e-11eb-9767-01aa75ed71a1. Megtekintve: 2025. július 24. 
 
Frantzeskaki, Niki, Timon McPhearson, Marcus J. Collier, Dave Kendal, Harriet Bulkeley, 
Adina Dumitru, Claire Walsh, Kate Noble, Ernita van Wyk, Camilo Ordóñez, Cathy Oke, and 
László Pintér. 2019. “Nature-Based Solutions for Urban Climate Change Adaptation: Linking 
Science, Policy, and Practice Communities for Evidence-Based Decision-Making.” BioScience 
69 (6): 455–466. https://doi.org/10.1093/biosci/biz042. 
 
Kabisch, Nadja, Horst Korn, Jutta Stadler, and Aletta Bonn. 2017. Nature-Based Solutions to 
Climate Change Adaptation in Urban Areas: Linkages between Science, Policy and Practice. Cham: 
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-319-56091-5.  
 
McPhearson, Timon, Nadja Kabisch, and Niki Frantzeskaki, eds. 2023. Nature-Based Solutions 
for Cities. Cheltenham, UK: Edward Elgar. https://doi.org/10.4337/9781800376762. 
Megtekintve: 2025. július 24. 
 
 
5.7. A természet mint alapanyag – bioalapú design 

Ginsberg, Alexandra Daisy, Jane Calvert, Pablo Schyfter, Alistair Elfick, and Drew Endy. 2014. 
Synthetic Aesthetics: Investigating Synthetic Biology’s Designs on Nature. Cambridge, MA:  
MIT Press. 
 
Kollar, Zsófia. 2022. The Human Material Loop. https://zsofiakollar.com/human-material-loop/.  
Megtekintve: 2025. július 25. 
 
Kollar, Zsófia, and Ineke Veldhoen. 2023. Hair as a Human Resource: Reframing Biomaterials in 
Design. Eindhoven: Dutch Design Week White Papers. 
 
Lohmann, Julia. 2013. The Department of Seaweed. London: Victoria and Albert Museum 
Archives. 
 
Lohmann, Julia, Hille van der Kaa, and Anna Berkenbusch. 2020. Algae as Material and 
Collaborator: Transdisciplinary Methods in Seaweed Design. Journal of Design Research 18 (4): 
303–326. 
Malpass, Matt. 2017. Critical Design in Context: History, Theory, and Practices. London: 
Bloomsbury Academic. 
 
Myers, Natasha. 2022. “How to Grow Liveable Worlds: Ten (Not-so-easy) Steps for Life in the 
Planthroposcene.” In The World to Come: Art, Politics, and Climate Change, edited by Kerry 
Oliver-Smith, 66–78. Gainesville: University of Florida Press. 
 

276 Az élet mint médium



Tonuk, Damla. 2021. “Material Encounters: Designing with the More-than-Human.” Design 
and Culture 13 (1): 71–90. 
 
 
5.8. A természet mint partner – növesztéses biodesign 

Blaumann, Edit. 2021. Építészet és Biodesign – Bevezetés. Építészfórum. https://epiteszfo 
rum.hu/epiteszet-es-biodesign. Megtekintve: 2025. június 1.  
 

          — 2022a. “Építészet és biodesign III. – Indus, ökológiai szennyvíztisztító.” 
Építészfórum, november 17. https://epiteszforum.hu/epiteszet-es-biodesign-iii--indus-
okologiai-szennyviztisztito. Megtekintve: 2025. július 25. 
 

          — 2022b. Építészet és biodesign IX.: Fák vs. építészet. Építészfórum. 
https://epiteszforum.hu/epiteszet-es-biodesign-ix-fak-vs-epiteszet-. Megtekintve: 2025. 
június 1. 
 

          –– 2022c. “Építészet és biodesign V.: Micélium – The Growing Pavilion.” 
Építészfórum, november 10. https://epiteszforum.hu/epiteszet-es-biodesign-v-micelium–
the-growing-pavilion. Megtekintve: 2025. július 7. 
 

          –– 2022d. “Építészet és biodesign VI. – Hub for Biotechnology in the Built 
Environment.” Építészfórum, június 19. https://epiteszforum.hu/epiteszet-es-biodesign-vi-
hub-for-biotechnology-in-the-built-environment. Megtekintve: 2025. június 1. 
Catts, Oron, and Ionat Zurr. 2008. The Tissue Culture and Art Project: The Ethics of the Semi-
Living Art. In Signs of Life: Bio Art and Beyond, ed. Eduardo Kac, 233–246. Cambridge, MA: MIT 
Press. 
 
Catts, Oron, and Ionat Zurr. 2012. “Growing for Different Knowledge Object Cultures: The 
Significant Otherness of Tissue Engineered Entities.” Configurations 20 (1–2): 131–155. 
 
Dicks, Henry. 2021. The Biomimicry Revolution: Learning from Nature How to Inhabit the Earth. 
New York: Columbia University Press. 
 
Ecovative Design. 2025. Ecovative.com. https://ecovative.com. Megtekintve: 2025. június 1. 
 
Ginsberg, Alexandra Daisy, Jane Calvert, Pablo Schyfter, Alistair Elfick, and Drew Endy. 2014. 
“Synthetic Aesthetics: Investigating Synthetic Biology’s Designs on Nature.” Nature Reviews 
Molecular Cell Biology 15: 269–276. 
 
HBBE (Hub for Biotechnology in the Built Environment). 2023. Living Construction: 
Biotechnologies for the Built Environment. Newcastle University and Northumbria University. 
http://www.bbe.ac.uk/. Megtekintve: 2025. június 1. 
 

Referenciák 277



Karana, Elvin, Owain Pedgley és Valentina Rognoli. 2020. Materials Experience: Fundamentals 
of Materials and Design. Oxford: Butterworth-Heinemann. 
 
Karana, Elvin, Bahareh Barati, and Elisa Giaccardi. 2020. “Living Artefacts: Conceptualizing 
Livingness as a Material Quality in Everyday Artefacts.” International Journal of Design 14 (3): 
37–53. https://www.ijdesign.org/index.php/IJDesign/article/view/1304. Megtekintve: 2025. 
július 7.  
 
Karana, Elvin, Valentina Rognoli, Nynke Tromp, and Giulia Zampollo. 2023. Living Artefacts: 
Design and Research for Living Materials. Cambridge: Cambridge University Press. 
 
Libertiny, Tomas. 2020. The Unbearable Lightness of Bees. Rotterdam: Studio Libertiny. 
 
Parikka, Jussi. 2010. Insect Media: An Archaeology of Animals and Technology. Minneapolis: 
University of Minnesota Press. 
 
Pataranutaporn, Pat, Joseph Paradiso, Joe Davis, and Deblina Sarkar. 2020. Living Bits: 
Bacteria as an Interactive Interface. MIT Media Lab. 
https://www.media.mit.edu/projects/living-bits/. Megtekintve: 2025. július 7.  

Lee, Suzanne. 2011. “BioCouture.” TEDx Talks. https://www.ted.com/talks/suzanne_lee_ 
grow_your_own_clothes. Megtekintve: 2025. június 1. 
 
Ludwig, Ferdinand, Regine Keller, and Baubotanik Research Group. 2019. Baubotanik Projects. 
München: Technische Universität München. 
 
Myers, William. 2012. Bio Design: Nature + Science + Creativity. New York: Museum of Modern 
Art / Thames & Hudson. 
 
Myers, William. 2018. Bio Design: Nature + Science + Creativity. 2. bőv. kiad. London: Thames & 
Hudson. 
 
Norona, Leah M., Deborah G. Nguyen, David A. Gerber, Sharon C. Presnell, Edward L. 
LeCluyse, et al. 2016. “Editor’s Highlight: Modeling Compound-Induced Fibrogenesis In Vitro 
Using Three-Dimensional Bioprinted Human Liver Tissues.” Toxicological Sciences 154 (2):  
354–367. https://doi.org/10.1093/toxsci/kfw169. 
Organovo Holdings, Inc . 2014. “A novel in vitro three-dimensional bioprinted liver tissue 
system for drug development.” Organovo weboldal. https://organovo.com/a-novel-in-vitro-
three-dimensional-bioprinted-liver-tissue-system-for-drug-development/. Megtekintve: 
2025. július 18. 
 
Poietis és Basf. 2017.“Joint Press Release.” Basf weboldal. https://www.basf.com/global/en/ 
media/news-releases/2017/10/p-17-352. Megtekintve: 2025. július 18. 
 

278 Az élet mint médium



Rabinow, Paul, and Gaymon Bennett. 2012. Designing Human Practices: An Experiment with 
Synthetic Biology. Chicago: University of Chicago Press. 
 
Shen, Jianxin X., Stephanie Youhanna és Ramin Z. Shafagh. 2019. “Organotypic and 
Microphysiological Models of Liver for Drug Screening.” Chemical Research in Toxicology. 
https://doi.org/10.1021/acs.chemrestox.9b00245. 
 
Soderbergh, Steven. 2011. Fertőzés. Játékfilm. USA: Warner Bros. 
 
Stephens, Neil, Lucy Burke, and Brian Salter. 2013. “Bioprinting and the Ethics of 3D Printed 
Body Parts and Organs.” Journal of Medical Ethics 39 (9): 601–603. 
 
Wadman, Meredith. 2011. “Don’t Call It Viral Marketing: The Story Behind Contagion’s 
Microbial Billboard.” Science, September 13. https://www.science.org/content/article/dont-
call-it-viral-marketing-story-behind-contagions-microbial-billboard. Megtekintve: 2025. 
július 7.  
 
Wang, J. Z., Xiong, N. Y., Zhao, L. Z., Hu, J. T., and Kong, D. C. 2018. Review: Medical 
implications of 3D-printing in liver surgeries, liver regeneration, liver transplantation and 
drug hepatotoxicity testing. International Journal of Surgery 56. https://www.sciencedirect. 
com/science/article/pii/S1743919118314961. Megtekintve: 2025. július 18.  
 
 
5.9. Az anyagökológia és biogyártás – Neri Oxman munkássága 

Davis, Heather. 2022. Plastic Matter. Durham: Duke University Press. 
 
Gabrys, Jennifer. 2016. Program Earth: Environmental Sensing Technology and the Making of a 
Computational Planet. Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
Halpern, Orit. 2017. “Smartness and the Logic of Digital Design.” Grey Room 68 (1): 105–129. 
 
Oxman, Neri. 2010. “Material-based Design Computation.” PhD diss., Massachusetts 
Institute of Technology. 
 

    — 2016. “The Age of Entanglement.” Journal of Design and Science no. 1. 
https://doi.org/10.21428/7e0583ad. 
 

    — 2020. “Silk Pavilion II.” Mediated Matter Group. https://matter.media.mit.edu. 
 
Oxman, Neri, Christoph Bader, Sunanda Sharma, and the Mediated Matter Group. 2016. 
“Vespers.” Mediated Matter Group. https://www.media.mit.edu/articles/vespers-the-latest-
mask-collection-by-mit-s-neri-oxman/. Megtekintve: 2025. július 18. 
 

Referenciák 279



5.10. A természet mint adat – tudományos képalkotás és biopolitika 

Agamben, Giorgio. 1998. Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life. Stanford: Stanford 
University Press. 
 
Agamben, Giorgio. 2000. Means without End: Notes on Politics. Minneapolis: University of 
Minnesota Press. 
 
Anker, Suzanne, and Dorothy Nelkin. 2004. The Molecular Gaze: Art in the Genetic Age. Cold 
Spring Harbor: Cold Spring Harbor Laboratory Press. 
 
Davis, Joe. 1996. “Microvenus.” Art Journal 55 (1): 70–74. https://doi.org/10.2307/777811. 
 
Dewey-Hagborg, Heather. 2013. Stranger Visions. https://deweyhagborg.com/projects/ 
stranger-visions. Megtekinteve: 2025. június 1. 
 
Hauser, Jens. 2008. “Observations on an Art of Growing Interest: Toward a 
Phenomenological Approach to Art Involving Biotechnology.” In Tactical Biopolitics: Art, 
Activism, and Technoscience, eds. Beatriz Da Costa and Kavita Philip, 83–103. Cambridge, MA: 
MIT Press. 
 
Ishii, Hiroshi, and Brygg Ullmer. 1997. Tangible Bits: Towards Seamless Interfaces Between People, 
Bits and Atoms. Proceedings of the ACM SIGCHI Conference on Human Factors in Computing 
Systems. ACM Press. https://doi.org/10.1145/258549.258715. 
 
Morton, Timothy. 2013. Hyperobjects: Philosophy and Ecology After the End of the World. 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
Parikka, Jussi. 2015. A Geology of Media. Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
Tremblay, Élène. 2014. “Portrait génétique et identité plastique : Stranger Visions de Heather 
Dewey-Hagborg.” ETC MEDIA 103: 47–52. https://www.erudit.org/en/journals/etcmedia/2014-
n103-etcmedia01585/72960ac.pdf. Megtekinteve: 2025. június 1. 
 
 
5.11. A természet mint meghackelhető rendszer – szintetikus biológia és 
tervezett élőlények 

Aloi, Giovanni. 2020. „The Center for PostNatural History.” Antennae: The Journal of Nature in 
Visual Culture 50: 64–75. https://www.dropbox.com/s/rhi4wihaoyaioyt/ANTENNAE% 
20ISSUE%2050.pdf?dl=1. 
 
 
 

280 Az élet mint médium



Ankeny, Rachel A., and Sabina Leonelli. 2011. “What’s So Special about Model Organisms?” 
Studies in History and Philosophy of Science Part A 42, no. 2: 313–323. 
https://doi.org/10.1016/j.shpsa.2010.11.039.  
 
Bolt Threads. 2025.https://boltthreads.com/technology/silk-protein/. Megtekintve: 2025. 
július 20. 
 
Chieza, Natsai Audrey. 2017. „Project Coelicolor.” Faber Futures. 
https://www.faberfutures.com/project-coelicolor. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Ginsberg, Alexandra Daisy, Jane Calvert, Pablo Schyfter, Alistair Elfick, and Drew Endy, eds. 
2014. Synthetic Aesthetics: Investigating Synthetic Biology’s Designs on Nature. Cambridge, MA: 
MIT Press. 
 
Haraway, Donna. 2003. The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant Otherness. 
Chicago: Prickly Paradigm Press. 
 
Karana, Elvin, Owain Pedgley, and Valentina Rognoli. 2020. Materials Experience 2: Expanding 
Territories of Materials Research in Design. Amsterdam: Elsevier. 
 
Murray-Nag, Beatrice. 2017. “Bolt Threads’ Spider Silk Ties.” Designboom. 
https://www.designboom.com/technology/bolt-threads-spider-silk-ties-03-14-2017/. 
Megtekintve: 2025. június 1. 
 
Myers, Natasha. 2012. “Sensing Life: The Scope of Biological Design.” In Synthetic Aesthetics: 
Investigating Synthetic Biology’s Designs on Nature, edited by Alexandra Daisy Ginsberg et al., 
60–71. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Pell, Richard W. 2023. This Is Not an Artifact: Selections from the Center for PostNatural 
History. Berlin: K. Verlag. 
 
Rutherford, Adam. “Synthetic Biology and the Rise of the ‘Spider-Goats’.” The Guardian, 2012. 
január 14. https://www.theguardian.com/science/2012/jan/14/synthetic-biology-spider-
goat-genetics. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Service, Robert F. 2014. “Synthetic Biology Strives to Bring New Life to Materials.” Science 343 
(6178):1421. https://doi.org/10.1126/science.343.6178.1421. 
 
Wilcox, Claire, and Edwina Ehrman, eds. 2018. Fashioned from Nature. London: V&A 
Publishing. 
 
 
 
 

Referenciák 281



5.12. A természet mint spekulatív rendszer – spekulatív design és 
biofikció 

Animal New York. 2014. “Art Collective Comes Forward As Creators Of … Bite Labs.” Dec 12, 
2014. https://animalnewyork.com/2014/12/12/art-collective-comes-forward-creators-
genecoin-mcmass-project-bite-labs. Megtekintve: 2025. június 1. 
 
Ascott, Roy. 2003. Telematic Embrace: Visionary Theories of Art, Technology, and Consciousness. 
Berkeley: University of California Press. 
 
Atwood, Margaret. 2003. Oryx and Crake. Toronto: McClelland & Stewart. 
 

                — 2009. The Year of the Flood. Toronto: McClelland & Stewart. 
 

                — 2011. In Other Worlds: SF and the Human Imagination. London: Virago. 
 

                — 2013. MaddAddam. London: Bloomsbury. 
 
Bay, Michael. 2005. A sziget. Játékfilm. DreamWorks Pictures. 
 
Belluck, Pam. 2022. “In a First, Man Receives a Heart from a Genetically Altered Pig.” The New 
York Times, January 10, 2022. https://www.nytimes.com/2022/01/10/health/heart-transplant-
pig-bennett.html. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Begley, Sharon. 2017. “Scientists Edit Pig Genome to Remove Viruses, Paving Way for Organ 
Transplants to Humans.” STAT News, August 10, 
https://www.statnews.com/2017/08/10/crispr-pigs-organ-transplant/. Megtekintve: 2025. 
július 21. 
 
Bolt, Adam, dir. 2019. Human Nature. Dokumentumfilm. Wonder Collaborative/The New 
Yorker Studios. 
 
Bong, Joon-ho. 2017. Okja. Játékfilm. Netflix/Plan B Entertainment.  
 
Braidotti, Rosi. 2013. The Posthuman. Cambridge: Polity Press. 
 
Burford, Caitlyn. 2014. “The Empathetic Move: The Spirit of the Carnivalesque.” Manor House 
Quarterly, September 14. https://medium.com/manor-house-art-culture-and-criticism/the-
empathetic-move-the-spirit-of-the-carnivalesque-fb7e8ca561e1. Megtekintve: 2025. július 21. 
 
Cao, Yilin, Joseph P. Vacanti, Keith T. Paige, Joseph Upton, and Charles A. Vacanti. 1997. 
“Transplantation of Chondrocytes Utilizing a Polymer-Cell Construct to Produce Tissue-
Engineered Cartilage in the Shape of a Human Ear.” Plastic and Reconstructive Surgery 100, no. 
2: 297–302. https://doi.org/10.1097/00006534-199708000-00001. 

282 Az élet mint médium



Cooper, David K. C., et al. 2016. “Justification of specific genetic modifications in pigs for 
clinical organ xenotransplantation.” Xenotransplantation 23 (6): 457–463. 
https://doi.org/10.1111/xen.12285.  
 
Caccavale, Elio. 2004. Utility Pets. https://v2.nl/works/utility-pets. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Carrington, Damian. 2023. “Meatball from Long-Extinct Mammoth Created by Food Firm.” 
The Guardian, March 28, https://www.theguardian.com/environment/2023/mar/28/meatball-
mammoth-created-cultivated-meat-firm. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Center for PostNatural History. 2025. https://postnatural.org. Megtekintve: 2025. július 21.  
 
Cuadrado Payeras, Teresa G. 2021. Apocalypse and Posthumanism in Margaret Atwood’s 
MaddAddam Trilogy. In Apocalypse in Contemporary Literature and Culture, edited by Monica 
Germanà and Berthold Schoene, 174–183. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing. 
 
Dicks, Henry. 2023. The Biomimicry Revolution: Learning from Nature How to Inhabit the 
Anthropocene. New York: Columbia University Press. 
Dixon, Steve. 2007. Digital Performance: A History of New Media in Theater, Dance, Performance 
Art, and Installation. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Design Indaba. 2016. “Luxury Leather Bags Made from Human Skin.” Design Indaba, July 26. 
https://www.designindaba.com/articles/creative-work/luxury-leather-bags-made-human-
skin. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Dunne, Anthony, and Fiona Raby. 2013. Speculative Everything: Design, Fiction, and Social 
Dreaming. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Famous Campaigns. 2014. “Celebrity Salami: the acceptable face of cannibalism?” 
https://www.famouscampaigns.com/2014/03/celebrity-salami-the-acceptable-face-of-
cannibalism. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Grub Street. 2014. “‘BiteLabs’ Start-up Aims to Make Salami from Celebrities.” Feb 27. 
https://www.grubstreet.com/2014/02/bite-labs-celebrity-salumi.html. Megtekintve: 2025. 
július 20. 
 
Handler, Rachel. 2022. “What Is David Cronenberg’s Crimes of the Future About?” Vulture. 
https://www.vulture.com/2022/06/what-is-david-cronenbergs-crimes-of-the-future-
about.html. Megtekintve: 2025. július 22. 
 
Haines, Agi. 2013. Transfigurations. Project documentation. https://www.agihaines.com/ 
transfigurations. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
 

Referenciák 283



Haraway, Donna. 1985. “A Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and Socialist 
Feminism in the 1980s.” Socialist Review 80: 65–108. 
 

            — 2003. The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant Otherness. 
Chicago: Prickly Paradigm Press. 
 
Hamrouni, Houssem. 2021. Az ökológiai disztópia mint társadalomkritika: Margaret Atwood 
és Paolo Bacigalupi néhány regényéről. Et al. 6: 106–118. https://acta.bibl.u-szeged.hu/77787/ 
1/et_al_2021_006.pdf. Megtekintve: 2025. július 22. 
 
Kucukalic, Lejla. 2021. Biofictions: Literary and Visual Imagination in the Age of Biotechnology. 
New York: Routledge. 
 
Harris, Yolande. 2022. “I Wanna Deliver a Dolphin.” In New Techno-natures: The Future of 
Human Reproduction in Sci-Art, eds. Marta de Menezes, Ionat Zurr, and Oron Catts, 121–124. 
Porto: Cultivamos Cultura. 
 
Hasegawa, Ai. 2013. I Wanna Deliver a Dolphin. Ai Hasegawa Official Website. 
https://aihasegawa.info/i-wanna-deliver-a-dolphin. Megtekintve: 2025. július 20. 
Hayles, N. Katherine. 1999. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, 
and Informatics. Chicago: University of Chicago Press. 
Heartney, Eleanor. 2004. “Patricia Piccinini: We Are Family.” Art in America 92 (4): 104–109. 
 
Los Angeles Times. 2014. “Ellen DeGeneres Salami? One Company’s Quest to Make Meat 
from Celebrity Tissue Samples.” March 5, 2014. https://www.latimes.com/food/dailydish/la-
dd-bitelabs-make-salami-celebrity-tissue-samples-20140304-story.html. Megtekintve: 
2025. július 20. 
 
Natali, Vincenzo. 2009. A hibrid. Játérfilm. USA: Dark Castle Entertainment. 
 
New Republic. 2014. “Celebrity Meat: The science behind making a James Franco-furter.” 
https://newrepublic.com/article/116947/celebrity-meat-science-behind-making-james-
franco-furter. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Niu, Dong, Hong-Jiang Wei, Lin Lin, Haydy George, Tao Wang, I-Hsiu Lee, Hong-Ye Zhao, 
Yinan Kan, Ellen Shrock, Emal Lesha, Gang Wang, Yonglun Luo, Yubo Qing, Deling Jiao, Heng 
Zhao, Xiaoyang Zhou, Shouqi Wang, Hong Wei, Marc Güell, George M. Church, and Luhan 
Yang. 2017. “Inactivation of Porcine Endogenous Retrovirus in Pigs Using CRISPR-Cas9.” 
Science 357 (6357): 1303–1307. https://doi.org/10.1126/science.aan4187. 
 
Nonhuman Nonsense. 2016. Pink Chicken Project: Genetically Modified Marker of the 
Anthropocene. https://www.pinkchickenproject.com/. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
 

284 Az élet mint médium



Pappis, Andreas. 2023. “The Inner Technology of Crimes of the Future.” Interzone.digital July 3, 
https://interzone.digital/the-inner-technology-of-crimes-of-the-future/. Megtekintve: 2025. 
július 22. 
 
Piccinini, Patricia. 2023. Patricia Piccinini – Official Website. https://www.patriciapiccinini.net. 
Megtekintve: 2025. július 25. 
 
Ray, Swagata Singha. 2022. “Speculative Fiction, Biocapitalism and Being Tentacular: 
Reading the MaddAddam Trilogy as Posthuman Saga.” New Literaria 3 (1): 106–119. 
https://dx.doi.org/10.48189/nl.2022.v03i1.012.  
 
Revive & Restore. 2025. “About the Passenger Pigeon.” Revive & Restore. 
https://reviverestore.org/projects/about-the-passenger-pigeon/. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Rieser, Martin. 2022. “I Wanna Deliver a Dolphin.” In New Techno-natures: The Future of Human 
Reproduction in Sci-Art, eds. Marta de Menezes, Ionat Zurr, and Oron Catts, 84–89. Porto: 
Cultivamos Cultura. 
 
Smith, Marquard. 2005. Stelarc: The Monograph. Cambridge, MA: MIT Press. 
 
Smith, Margaret Osborne. 2023. “This Massive Meatball Was Made With Woolly Mammoth 
DNA.” Smithsonian Magazine March 29. https://www.smithsonianmag.com/smart-news/this-
massive-meatball-was-made-with-woolly-mammoth-dna-180981908/.  
Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Stelarc. 1991. From Psycho-Body to Cyber-Systems: Images as Post-Human Entities. Art 
Journal 49 (3): 19–26. https://doi.org/10.2307/777124. 
 
Tao, Kai-Shan, Zhao-Xu Yang, Xuan Zhang, Hong-Tao Zhang, Shu-Qiang Yue, Yan-Ling Yang, 
Wen-Jie Song, De-Sheng Wang, Zheng-Cai Liu, Hai-Min Li, Yong Chen, Rui Ding, Shi-Ren 
Sun, Ming Yu, Ji-Peng Li, Wei-Xun Duan, Zhe Wang, Jing-Wen Wang, Jia-Yun Liu, Min-Wen 
Zheng, Xi-Jing Zhang, Wen Yin, Wei-Jun Qin, Dong-Mei Bian, Lin Li, Min Li, Zhi-Bin Lin, Hao 
Xu, Dan Wei, Hong Zhang, Juan-Li Duan, Deng-Ke Pan, Hai-Long Dong, Lin Wang, and Ke-
Feng Dou. 2025. “Gene-Modified Pig-to-Human Liver Xenotransplantation.” Nature 641: 
1029–1036. https://doi.org/10.1038/s41586-025-08799-1. 
 
Vow. 2023. “The Mammoth Meatball.” Forged by Vow. https://www.forgedbyvow.com/the-
feed/the-mammoth-meatball. Megtekintve: 2025. július 20. 
 
Wolfe, Cary. 2009. What Is Posthumanism? Minneapolis: University of Minnesota Press. 
 
 
 
 

Referenciák 285



Yang, Luhan. 2018. “How to Create a World Where No One Dies Waiting for a Transplant.” 
TED Talk, April 2018. 
 
Zylinska, Joanna. 2002. The Cyborg Experiments: The Extensions of the Body in the Media Age. 
London: Continuum.  
 

286 Az élet mint médium



CURRICULUM VITAE  
 
A Moholy-Nagy Művészeti Egyetem (MOME) Doktori Iskolájának Művészetelmélet Design-
kultúra Tudomány PhD-várományosa. Kutatási területei a BioDesign, a BioArt, illetve a Speku-
latív Design és a mesterséges intelligencia álló- és mozgóképi használata. Kutatási témáival 
összefüggésben számos magyar és külföldi folyóiratban publikál, állít ki, illetve oktatási 
tevékenységet folytat. A Metropolitan Egyetem (METU) és MOME oktatója. 
 
Az Eötvös Loránd Tudományegyetemen (ELTE) művészettörténészként, a Színház- és Film-
művészeti Egyetemen (SZFE) operatőrként szerzett osztatlan ötéves képzésben diplomát. 
Szabadúszó operatőrként és fotósként nemzetközi és magyar játékfilmekben, tévésorozatok-
ban, dokumentumfilmekben és reklámfilmekben dolgozott itthon és külföldön. Nemzetközi 
Kodak-díjat nyert az Óra című rövidfilmjével, valamint Aranyszem díjra is jelölték. A Nipkow 
Alapítvány díjazottja és a Berlinale Talent Campus meghívott résztvevője volt.  
 
 
TANULMÁNYOK 
 
2019–2025 MOME Doktori Iskola, Designelmélet, PhD-várományos 
2006–2011 SZFE, Operatőr osztatlan ötéves 
1996–2002 ELTE, Művészettörténet osztatlan ötéves 
1995–1996 Párizs VIII., Arts Plastiques 
1989–1995 Kölcsey Ferenc Francia–Magyar Kéttanítási Nyelvű Gimnázium 
 
 
DÍJAK, JELÖLÉSEK 
 
2009 Kodak Silver Award for Excellence in the Craft of Filmmaking for the Short 

Film az Óra című rövidfilmjéért 
2008 Superbrand’s Díj a Mandragóra reklámfilmért 
2008 Aranyszem (HSC) jelölés az Óra című rövidfilmért 
2004 Berlinale Talent Campus meghívott művész, Berlin 
2002 Nipkow Program ösztöndíj, Berlin 
  
 
KUTATÁS 
 
2025 MBH Bank a Művészet Támogatásáért és Fejlesztéséért Alapítvány ArtHab 

kutató ösztöndíj shorlistese 
2024         Internet és Media Hungary konferenciákon előadó, Spekulatív Design 

témában 
2023 Foodwave nemzetközi eseményen bemutatkozás az Egyél a jövőért! Ételek, 

élelmiszer láncok jövője interdiszciplináris, spekulatív design projekttel, 
Milánó 

Curriculum vitae 287



Future Materials Conference, Élelem és Egészség tematika, co-kurátor, MOME 
Biodesign Challenge zsűritag, Párizs 
Future of Food, Musea, S+T+ARTS program, zsűritag 

2022–2024 ENGAGE4BIO, Horizon Europe keretprogram, a MOME csapatának tagja 
2022–2023 ABRA, Artificial Biology, Robotics and Art for enhanced sustainability,  

az Aalborg, Aalto és Trento egyetemekkel és Ades szervezettel együtt- 
működésben Erasmus+oktatási program és kiállítás, meghívott művész 

2020–2024 Moholy-Nagy Művészeti Egyetem, Innovációs Központ, kutató 
 
 
OKTATÁS 
 
2024–2025 METU, Fotográfia Szak, egyetemi oktató 
2023 és 2025 Biomedia: a spekulatív designtól a meghackelt természetig, szeminárium, 

MOME, oktató 
2024 Az Ugrás a jövőbe mentorprogram mentora, MOME 
2023 Telekommunikáció jövője a spekulatív design módszertanával a Magyar Te- 

lekom munkatársainak és MOME hallgatóinak létrehozott KFI kurzus, oktató 
Egyél a jövőért! Ételek, élelmiszer láncok jövője a spekulatív design mód- 
szertanával a MATE és MOME diákjainak és tanárainak közös interdisz- 
ciplináris kurzusa, oktató 
Biomedia: a spekulatív designtól a meghackelt természetig, szeminárium, 
MOME, oktató 
Biológia és Design, kurzus, MOME, oktató 
Biológia és Design, kurzus, MOME, oktató 

2022 Biodesign a gyakorlatban, kurzus, MOME, oktató 
Biodesign bevezetés, Digitális Tárgyalkotó BA, MOME, vendégelőadó 

2019 Design Szolfézs kurzus, Design és az állatok, MOME, vendégelőadó 
2019–2023 Etika és film kurzus, MOME, vendégelőadó 
2019 Design Fikció, kurzus heti kurzus, oktató 
2002 Intermédia előkészítő kurzus, Magyar Képzőművészeti Egyetem, MKE 
 
 
PUBLIKÁCIÓK, ELŐADÁSOK 
 
„Biodesign, út a fenntarthatóság és biokapitalizmus között”, Kultúra és közösség művelődés, 
   elméleti folyóirat, 2025. 01.  

„Mi a spekualtív Design?” Media Hungary, előadás, 2024. 

„Participative Speculative Design: from Navigating Climate Crisis Dystopiato Fostering Mindset 
   Shifts” in.: Apocalypse and Apathy Antology, Universityof Kassel, 2025, társszerző Csernák Janka. 

„Bios, Lobsters, Penguins: Moholy-Nagy’s vitalist thinking from Francé toLondon Zoo”, Disegno, 
   2021. ősz 
 

288 Az élet mint médium



„Biodesign és Építészet”, Az év irodája, előadás 2022.  

„Biodesign és Építészet”,  RTL Klub, interjú, 2022. 

 

Biodesign és Építészet, cikksorozat, Építészfórum, 2021–2022: 

„Építészet és biodesign – Bevezetés”   

„Építészet és Biodesign II. – Sötét ökoLógia”   

„Építészet és Biodesign III. – ʻIndusʼ ökológiai szennyvíztisztító”   

„Építészet és biodesign IV. – Neri Oxman: Man-Nahāta”   

„Építészet és biodesign V. – Micélium – The Growing Pavilion”   

„Építészet és biodesign VI.: Hub for Biotechnology in the Built Environment”   

„Építészet és biodesign VII.: Szénmegkötő bakteriális biocement”   

„Építészet és biodesign VIII.: Élő építkezés – Érzékeny, érzékelő, reagáló anyagok”  

„Építészet és biodesign IX.: Fák vs. építészet” 

„Építészet és biodesign: A robbantott nézet – The Exploded View” 

„Extázis. A techoünnep”, Pannonhalmi szemle, 2005/13. 

„Surfacing – Felületeskedés? (Háromperces férfiaknak)”, exindenx, 2004. október 

„Videó-Játék”, Balkon, 2004/8. 

„Aura: médiaművészeti kiállítás”, Új Művészet, 2004/1. 

„Városbújócska”, Ars Electronica, Balkon, 2003/10. 

„Trend a lelke mindennek. Digitális pillantás. Aktuális magyar print és virtuális képkiállítás”, 
  Új Művészet, 1999/5. 

„A király új kimenő ruhája”, Octogon, 1999/5. 

„Theatre az egész – Blaumann Edit interjúja Jean Perrottet-val”, Octogon, 2000/5. 

„Az idő nyomában. The Second/A másodperc/A második/. Időn alapuló művészet Hollandiából”, 
  Új Műveśzet, 2000/4. 

„Az összetartó erő legyen veled”, Octogon, 1999/4.   

„Betűz a nap – A Szépművészeti Múzeum Könyvtára”, Octogon, 1999/2. 

„Nagy Sándor összes – Az Alexandriai Könyvtár”, Octogon, 1999/2. 

„Könyvrakás – BNF – Bibliothéque Nationale de France”, Octogon, 1999/2. 

„FMR: Café Eklektika”, Octogon, 1999/1.

Curriculum vitae 289



FILMOGRÁFIA 
 
Standfotó 
 
2025 Barilla, reklám 
2024 Lancôme, reklám 
2020 Ducato, reklám 
2016 Crodino, standfotós, reklám 
2011–2018 Mulino Bianco, Barilla, reklámfilmsorozat 
 
 
Operatőr 
 
2020 Egyes karika, operatőr, webes sorozat 
2017 The Real Housewifes, realitysorozat 

Biciklis Brigantik, tévéfilmsorozat 
Átalakítás folyamatban, kisjátékfilm 
Mindenem megvan, dokumentfilm 

2016 Havanna csak oda, dokumentfilm 
2015 Maigret, EPK, tévéfilmsorozat  

Budapest Noir, EPK, játékfilm 
Ék, operatőr, videoklip 
Templeton, rövid dokumentumfilm-sorozat 

2014� Budapest Bár – A pesti dal története, dokumentfilm 
Hetvenes, kisjátékfilm 

2013 Lóti és Futi, élőszereplős bábfilmsorozat 
Szomszédaink, operatőr, dokumentumfilm-sorozat 

2011 Pinkwater, operatőr, kisjátékfilm 
2010� Teher, operatőr, kisjátékfilm  

Napozz Holddal – A Kispálfilm, dokumentfilm 
Tough girls don’t dream, kisjátékfilm  

2009� Youtube Girls, kisjátékfilm  
Óra, operatőr, kisjátékfilm  

2008� Bölcsődal, dokumentumfilm 
2007� Hackni, dokumentumfilm 
2007� Dübörög a nemzeti rock, dokumentumfilm 
 
 
Drónkamera-operatőr 
 
2012–2017 Strike Back, tévéfilmsorozat 
2016 Aranyélet, tévéfilmsorozat 
 Péterfy Bori: Szép halott, videoklip 

Atomic Blonde, játékfilm 

290 Az élet mint médium



2015 Ultra, dokumentumfilm 
2014 The Last Kigdom, tévéfilmsorozat 

CampX, drónkamera, tévéfilmsorozat 
 
 
HydroFlex-tok-asszisztens 
 
2015 Inferno, HydroFlex kamera asszisztens, játékfilm 
 
 
ZENE :: VILÁGÍTÁS :: DÍSZLET 
 
2013 Pirkad, világítás terv, színház 
2008 Mérhetetlen, díszletterv, animáció 
2008 Gyengébb napok, díszlettervező, kisjátékfilm 
2008 Bosszú, díszlettervező, kisjátékfilm 
2008 Mínusz, díszlettervező, kisjátékfilm 
2005 Ember a tükörben, díszlettervező, kisjátékfilm 
2003 Exit, díszlettervező, kisjátékfilm  
2003 Slussz, díszlettervező, színház  
2003 Dorottya, zene, színház 
 
 
KIÁLLÍTÁS 
 
2023 BioPunk Budapest, biopunk AI concept művészeti project 
2006 Mobile Studios, kurator 
2006 A Másik Város, művész 
 
 
NYELVEK 
 
FRANCIA felsőfok C  
ANGOL középfok C 
 

Eredetiségi nyilatkozat 291



EREDETISÉGI NYILATKOZAT  
  
Alulírott Blaumann Edit (1974. 09. 09. anyja neve: Bally Erzsébet szem. ig. szám: 914728ME),  
a Moholy-Nagy Művészeti Egyetem Doktori Iskola doktorjelöltje kijelentem, hogy Az élet mint 
médium című doktori értekezésem saját művem, abban a megadott forrásokat használtam fel. 
Minden olyan részt, amelyet szó szerint vagy azonos tartalommal, de átfogalmazva más 
forrásból átvettem, egyértelműen, a forrás mega-dásával megjelöltem. Kijelentem továbbá, 
hogy a disszertációt saját szellemi alkotásomként, kizárólag a fenti egyetemhez nyújtom be. 
  
  
Budapest, 2025. 07. 23. 
  
  
  

............................................................... 
            Aláírás

 
  

292 Az élet mint médium



TARTALOMJEGYZÉK 

Köszönetnyilvánítás....................................................................................................................... i 
Prológus ....................................................................................................................................... iii 
Összefoglaló .................................................................................................................................. v 
Abstract ....................................................................................................................................... vii 
Tézisek .......................................................................................................................................... ix 
Theses ......................................................................................................................................... xiii 
I. Bevezetés..................................................................................................................................... 1 

1.1. Kérdésfelvetés .................................................................................................................. 1 
1.2. Módszertani és diszciplináris keret................................................................................. 1 
1.3. Cél és szerkezet ................................................................................................................ 2 
1.4. Időszerűség és társadalmi kontextus ............................................................................. 3 
1.5. A dolgozatban tárgyalt példák kiválasztásának szempontjai ...................................... 4 

II. Fogalmi keret............................................................................................................................. 5 
2.1. Az életfogalom dinamikus keretei: konstrukció, modellezés és médium ................... 5 
2.2. Biomédia: fogalom, előzmények, pozíciók ................................................................... 6 

        2.2.1. A biomédia fogalma ............................................................................................ 6 
        2.2.2. Természettudományos megközelítés ................................................................ 6 
        2.2.3. Biomédia fogalma a kortárs médiaelméletben................................................. 8 
        2.2.4. Kiterjesztett médiumelmélet ............................................................................. 9 
                          Eugene Thacker: a biomédia mint biológiai-informatikai rendszer ............. 9 
                          Roy Ascott: moist media és posztbiológiai érzékelés.................................... 11 
                          Jens Hauser biomedialitása ........................................................................... 12 
        2.2.6. Kritikai biomédia-elméletek és poszthumán gondolkodás ............................ 13 
        2.2.7. A biomédia fogalmának újradefiniálása .......................................................... 14 

2.3. Az élet és természet viszonya ....................................................................................... 16 
2.4. A mimikri fogalma és történeti háttere ....................................................................... 17 

        2.4.1. Mimikri és mimézis a természetfilozófiában: a természet  
        utánzása a tudományos és művészeti hagyományban ............................................. 17 
        2.4.2. Henry Dicks biomimikri-tipológiája................................................................. 18 
        2.4.3. A mimikri mint mediális és ismeretelméleti reláció ....................................... 19 

2.5. Új fogalmi hozzájárulások: episztemomimikri,  
animamimikri, szimbiomimikri és ontomimikri............................................................... 20 
2.6. Biodesign mint fogalmi tipológia ................................................................................ 23 

III. Az élet fogalmának történeti konstrukciói ........................................................................... 25 
3.1. Kozmológiai és spirituális világképek az élet értelmezésében................................... 25 

        3.1.1. Az élet mint kozmikus és spirituális erő – animizmus és ősi világképek......... 25 
        3.1.2. Az élet rendszerezése és átlépése – görög filozófia és mitológia.................... 26 
        3.1.3. A középkori életfelfogás: teológia, alkímia és misztika ................................... 27 
        3.1.4. Az élet mint dinamikus princípium – reneszánsz filozófia  
        és természettudomány ............................................................................................... 29 

3.2. Mechanikustest-modelltől a nooszféráig – az élet  
értelmezésének modern fordulatai .................................................................................... 31 

Tartalomjegyzék 293



        3.2.1. Descartes és a mechanikustest-modell ............................................................. 31 
        3.2.2. A természet osztályozása és láthatóvá tétele – Linné és a mikroszkóp........... 31 
        3.2.3. Vitalizmus és animizmus a XVIII. században ................................................... 34 
        3.2.4. A romantikus természetfilozófia és az organikus világkép............................. 34 
        3.2.5. Az enciklopédisták rendszerező természetképe .............................................. 35 
        3.2.6. Materialista és evolúciós fordulat a XIX. században........................................ 35 
        3.2.7. Kozmizmus és biofikció mint jövőértelmezések .............................................. 37 
        3.2.8. Frankenstein és a mesterséges élet allegóriája................................................ 38 

3.3. Az élet és természet új tudásformái – biopolitika, ökológia és rendszerelmélet  
a XX. században................................................................................................................... 38 

        3.3.1. Mechanikus világkép és vitalizmus ................................................................... 39 
        3.3.2. Genetika, biokémia és az információ fogalma ................................................. 39 
        3.3.3. Történeti eugenika, biopolitikai kontroll és disztópikus jövőképek ............... 42 
        3.3.4. A DNS felfedezése és a rendszerelmélet.......................................................... 44 
        3.3.5. Biopolitika és ökológiai rendszerszemlélet...................................................... 45 
        3.3.6. Ökológiai mozgalmak és zöld gondolkodás az 1970-es évektől napjainkig .......... 46 
        3.3.7. Ökológiai gazdaságpolitika és a zöldközgazdaságtan dilemmái.................... 47 

3.4. Az élet új határai: biotechnológia, poszthumanizmus és információelmélet .......... 48 
        3.4.1. Génszerkesztés és bioetikai kihívások .............................................................. 50 
                          A CRISPR-Cas9 forradalma ............................................................................ 50 
                          Élet mint evolúció programozás és az ökológiai felelősség ......................... 51 
        3.4.2. Az élet előállítása: reprodukció, öröklés és mesterséges élet ......................... 52 
                          Mesterséges élet és a szintetikus biológia programozhatósága ................. 52 
                          Génszerkesztés, designer baby és a genetikai jövő ...................................... 53 
                          Ektogenezis és a reprodukció technikai újratérképezése ............................ 54 
        3.4.3. Civil biotechnológia és biohacking ................................................................... 55 
                          Genetikai önrendelkezés és Josie/Josiah Zayner .......................................... 56 
                          Grindhouse biohacking: a test mint technológiai platform......................... 57 
                          Longevity – hosszú élet.................................................................................. 60 
                          Életmeghosszabbítás és öregedésgátlás...................................................... 60 
                          Szomatodiverzitás és wellnessfetisizmus ..................................................... 61 
                          Az optimalizált test árnyékában: A szer ........................................................ 61 
                          Testtudatosság, technospiritualitás és szomatikus technikák .................... 62 
        3.4.4. Transzhumanizmus: az ember technológiai meghaladása ............................ 63 
        3.4.5. Transzhumanizmus technológiái...................................................................... 65 
                          Neurotechnológiák és agy–gép interfészek ................................................. 66 
                          Teljesítményfokozás: genetikai és kognitív augmentáció........................... 68 
                          Szövetnövesztés és xenotranszplantáció – a test biotechnológiai  
                          újratervezése .................................................................................................. 69 
                          Krionika: halál mint visszafordítható állapot ............................................... 70 
                          A kiborgtest és az emberi határok újraírása.................................................. 71 

3.5. Az élő mint adat ............................................................................................................ 72 
        3.5.1. Az emberi test, tudat és viselkedés kvantifikálása............................................ 73 
                          Biometrikus megfigyelés és digitális testidentitás ...................................... 77 

294 Az élet mint médium



        3.5.2. A természeti rendszerek mint adatmodellek................................................... 79 
                          Biomérnökség és ökológiairendszer-optimalizálás ..................................... 79 
                          Föld mint információs rendszer: Digital Earth és Planetary Computing ............ 80 
        3.5.3. A kihalt fajok visszatelepítése és a biotechnológia ökológiai terei ................. 81 

3.6. Az élő mint politikai és jogi aktor................................................................................. 83 
        3.6.1. A természet mint jogalany és az új politikai ökoszféra .................................... 83 
        3.6.2. Planetáris kormányzás és földi intelligencia ................................................... 84 

3.7. Poszthumanizmus és ökológiai fordulat ..................................................................... 85 
3.8. Az anyag, mint viszony – újmaterialista szemlélet és kritikai anyagökológia .......... 88 

IV. A természet utánzása mint médiumtörténet – a biomédia kulturális előzményei........... 89 
4.1. Bevezetés a mimetikus stratégiák és természetfelfogások történetébe  
a művészet és design területén .......................................................................................... 90 
4.2. Az utánzás alakzatai: mimézis és természetreprezentáció a művészet  
történetében ........................................................................................................................ 91 
4.3. Animamimikri: az élő világ szellemi és vizuális megidézése..................................... 92 
4.4. Ókor: természet és rend vizuális és technikai formálása............................................ 93 

        4.4.1. A természet mint kozmikus szimbólum és szervezőelv az ókori  
        Közel-Keleten .............................................................................................................. 94 
        4.4.2. Antropomimikri és kozmikus rend: a klasszikus görög–római mimézis  
        modelljei...................................................................................................................... 95 
        4.4.3. Hibrid mimetikus rendszer az ókori Kínában.................................................. 96 

4.5. Középkor: a természet mint isteni rend és allegória................................................... 98 
        4.5.1. A középkori herbáriumok: gyakorlati és spirituális tudás .............................. 101 

4.6. Újkor: a természet mint kép, gép és gyűjtemény...................................................... 102 
        4.6.1. A természet mint gép és kép – az illusztráció  és a boncolás technológiai  
        racionalitása............................................................................................................... 103 
        4.6.2. Az élő gépek és a biomimetika előképei – Jacques de Vaucanson  
        emésztő kacsája......................................................................................................... 107 
        4.6.3. A természet mint színpad – a test és a tudás vizuális performativitása ....... 109 
        4.6.4. A természet mint katalogizálható világ – Wunderkammer,  
        mikroszkopikus világ és taxonómia........................................................................... 111 
        4.6.5. A természet érzéki ritmusa – a rokokó biomorfizmus és esztétikai  
        organikusság .............................................................................................................. 114 

4.7. A természet mint esztétikai, tudományos és ideológiai konstrukció  
a XIX. században................................................................................................................. 115 

        4.7.1. A romantikus természetkultusz: belső tájak, melankolikus horizontok  
        és sötét fenség ............................................................................................................ 116 
        4.7.2. A természet mint politikai aktus: birodalmi jelkép, nemzeti táj  
        és mitikus reprezentáció ............................................................................................ 117 
        4.7.3. A természet vizuális rendszerezése és az esztétikai tudományosság –  
        Haeckel és a képi taxonómia ..................................................................................... 119 
        4.7.4. A természet ornamentális nyelve: szecesszió, biomorfizmus ....................... 122 

4.8. A természet esztétikai és formai leképezése a modernizmusban ........................... 123 
        4.8.1. Természet mint esztétikai archívum – modernista biomorfizmus ............... 123 

Tartalomjegyzék 295



                          A biomorf és organikus forma mint kulturális archívum ........................... 124 
                          Puha lesz és szőrős – Dalí modernitáskritikája ........................................... 126 
                          Organikus építészet és design a modernitásban ....................................... 127 
                          Biotechnika és formaalkotás – Moholy-Nagy László és a Bauhaus  
                          természetfelfogása ....................................................................................... 128 

V. A természet mint médium: mimikri, anyag és spekuláció a kortárs designban  
és művészetben ......................................................................................................................... 129 

5.1. A természet mint szervezőelv ...................................................................................... 131 
        5.1.1. Buckminster Fuller absztrakt ökológiája ......................................................... 132 
        5.1.2. A társadalmi és ökológiai felelősség mint tervezési paradigma –  
        Papanek és McHarg.................................................................................................... 136 
        5.1.3. Arturo Escobar és a pluriverzum: ontológiai átmenetek és a One-World  
        World kritikája............................................................................................................ 137 
        5.1.4. Holizmus és a mindennapi élet újraszervezése mint átmeneti keret –  
        Gideon Kossoff ........................................................................................................... 138 
        5.1.5. Átmenettervezés: kritikai jövőorientált design és ökológia – Tonkinwise  
        és társai ...................................................................................................................... 140 
        5.1.6. Ökofeminizmus és tervezéskritika .................................................................. 142 

5.2. Ökológiai médiumlaborok: építészet, technológia, életforma ................................ 143 
                          Drop City: geodéziai anarchia és ellenkultúra ............................................ 144 
                          Biosphere 2: ökoszisztéma-labor zárt rendszerben ................................... 146 
                          Earthship: önellátás a peremen ................................................................... 148 
                          Permakultúra: etikus rendszerek tervezése ................................................ 150 
        5.2.2. Alacsony technológia, technokritika, újrahasznosítás és ökológiai  
        médiarendszerek........................................................................................................ 151 
                          Low-tech......................................................................................................... 151 
                          Javításkultúra és újrahasznosítás mint ökológiai designelv ...................... 153 
        5.2.4. Whole Earth Catalog: ökoszisztémák a hálózaton ......................................... 153 

5.3. Ökoművészet és taktikai beavatkozások .................................................................... 155 
        5.3.1. Agnes Denes és az ökoszisztéma-művészet – természet alkotótárs.............. 157 
        5.3.2. Critical Art Ensemble – technokritikai és ökoaktivista művészet .................. 159 
        5.3.3. Érzéki ökológiák – természet mint atmoszferikus médium .......................... 159 
                          Tomás Saraceno – érzéki ökológiák és a pókháló mint médium ............... 159 
                          Atmoszferikus érzékelés és kollektív test – Olafur Eliasson ....................... 162 

5.4. A természet mint modell – bionika, biomimikri ....................................................... 162 
        5.4.1. A bionikus struktúrák mérnöki és építészeti úttörői ...................................... 164 
                          Frei Otto és a biológiai struktúrák építészete.............................................. 164 
                          Természeti morfológiák: Speck, Calatrava és a bionikus szemlélet .......... 166 
                          Funkcionális bionika – energia-, anyag- és rendszerhatékonyság ............. 168 
        5.4.2. Bioinspirált parametrikus design .................................................................... 171 
        5.4.3. A biomimetika kettős politikai olvasata.......................................................... 172 

5.5. Építészet és biofildesign: test, érzékelés, környezet .................................................. 173 
5.6. Természetalapú megoldások – a természet mint infrastruktúra ............................. 175 
5.7. A természet mint alapanyag – bioalapú design......................................................... 177 

296 Az élet mint médium



5.8. A természet mint partner – növesztéses biodesign .................................................. 180 
        5.8.1. Mycelium csomagolas ecovative, growing pavilion, regenerativ  
        design – földtisztítás gombával ................................................................................ 181 
        5.8.2. Elevenség – algák – élő organizmusok a rendszer aktív részeként ............... 184 
        5.8.3. Baubotanik – természet és szerkezet határán ................................................ 187 
        5.8.4. Élő építészet és mikrobiális ökoszisztémák – HBBE és az OME ház ............. 189 
        5.8.5. Szövetnövesztés – biofabrikáció, bioprinting................................................. 190 
                          Bakteriális textilek és együttműködő anyaghasználat ............................... 191 
                          Biofabrikáció mint ipari gyakorlat................................................................ 191 
                          Etikai határhelyzetek: élő anyag mint műtárgy .......................................... 192 
        5.8.6. Élő kép – mikroorganizmus mint bioesztétikai aktor .................................... 194 
        5.8.7. Fajközi nyomtatás – az élő mint építő ............................................................. 195 

5.9. Az anyagökológia és biogyártás – Neri Oxman munkássága.................................... 197 
5.10. Az élet mint adat – tudományos képalkotás és biopolitika .................................... 201 

        5.10.1. A test mint adat – biológiai interfészek és reprezentációk.......................... 202 
                          A biológiai test mint viselkedő interfész – BHCI és Living Bits.................. 202 
                          Genetikai hulladék és identitásképek – Stranger Visions.......................... 203 
                          Láthatatlan ikonográfia – Microvenus és a genetikai jel mint médium .......... 205 
        5.10.2. A természet mint hipertárgy......................................................................... 206 

5.11. A természet mint meghackelhető rendszer – szintetikus biológia és tervezett  
élőlények............................................................................................................................ 208 

        5.11.1. Funkcionális élő anyagok és programozott természet .................................. 210 
                          Élő textil, irányított természet – Project Coelicolor .................................... 210 
                          BioMASON – biocement és önjavító anyagok ............................................. 211 
        5.11.2. Az élő test mint bioetikai labor és gyártóközeg............................................. 212 
                          BioAcél kecske – az élő anyag mint bioetikai labor és gyártóközeg ........... 212 
                          Bolt Threads – a pókselyem biotechnológiája és a természet mint gyár............ 213 
        5.11.3. Posztnaturális archívum.................................................................................. 217 
                          Kurált evolúció: a posztnaturális lények rendszerezése ............................. 217 

5.12. A természet mint spekulatív rendszer...................................................................... 219 
        5.12.1. Természet mint gyár – anyagfikciók és biokapitalizmus ............................. 220 
                          BioLace: növény mint programozott textilgyár........................................... 221 
                          Védettből védjegy – a természet újraértékesítésének biopolitikája .............. 223 
                          Sejtételek – bioemlékezet és húsutópiák ................................................... 225 
                          Celebszalámi – BiteLabs: bioidentitás mint árucikk .................................. 226 
        5.12.2. Genetikai beavatkozás és ökológiai performansz ........................................ 227 
                          Génmeghajtás rózsaszín csirkékkel – antropocén marker ........................ 228 
                          Haszonállatka: xenotranszplantációs játszótér vagy bioetikai labor ............. 230 
                          Transzfaji terhesség és ökospirituális gondoskodás .................................. 234 
        5.12.3. A test, mint spekulatív interfész – technoorganikus poszthumanizmus ......... 236 
                          Stelarc: A test mint kiborgplatform, technológiai kiterjesztés  
                          médiuma....................................................................................................... 237 
                          Agi Haines: Spekulatív orvosi testmódosítás – az újszülött-fiziológia  
                          újraértelmezése ........................................................................................... 240 

Tartalomjegyzék 297



                          Patricia Piccinini: Hiperrealista biohibridek – gondoskodás, evolúció  
                          és empátia a poszthumán testben .............................................................. 242 
        5.12.4. A test, a faj és a jövő újraírása – biofikciók és ökodisztópiák....................... 244 
                          Genetikai mítoszteremtés és poszthumán testpolitika – Atwood  
                          trilógiája........................................................................................................ 245 
                          A test mint ökokritikai médium Cronenberg világában ............................ 248 

VI. Összegzés .............................................................................................................................. 251 
Referenciák ................................................................................................................................ 253 
Curriculum vitae ....................................................................................................................... 287 
Eredetiségi nyilatkozat ............................................................................................................ 292 
Tartalomjegyzék........................................................................................................................ 293

Az élet mint médium



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (Europe ISO Coated FOGRA27)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


